
Un pronunciamiento social sobre:

La fe y la vida cívica: en búsqueda 
del bienestar de todos

Esta declaración social fue aprobada por una mayoría de más de dos tercios 
(762-16) en la decimosexta Asamblea General de la Iglesia, celebrada el 1 de 
agosto de 2025 en Phoenix, Arizona. Acción de la Asamblea CA25.05.21.

Guía anotada del contenido
Las siguientes anotaciones no resumen cada artículo, sino que proporcionan una 
referencia al contenido de este.

INTRODUCCIÓN						                 
Artículo 1 “Hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo”. 
Estas palabras familiares del Padrenuestro recuerdan a los 
cristianos que Dios está trabajando para cuidar de toda la 
creación y nos llama a esforzarnos por comprender y unirnos a 
esa labor. Este pronunciamiento social ofrece una visión luterana 
integral de la vida cívica con ese propósito. [Página 12]

SECCIÓN I. ENSEÑANZA FUNDAMENTAL: DIOS ACTÚA POR EL 
BIENESTAR DE TODOS A TRAVÉS DE LA VIDA CÍVICA	             
Artículo 2 Las Escrituras enseñan que todo poder proviene de 
Dios y que el propósito de Dios es el shalom, el bienestar de 
toda la creación. Para los seres humanos, esto significa que toda 
nuestra actividad es responsable ante el poder y el propósito 
de Dios y que ningún poder terrenal debe sustituir a Dios como 
objeto de nuestra confianza y adoración. [Página 13-15]

Artículo 3 Desde los primeros capítulos del Génesis en adelante, 
las Escrituras dejan claro que todos los seres humanos son 
creados a imagen de Dios, lo que incluye ser criaturas sociales y 

1



Un pronunciamiento social sobre:

políticas. Para la vida cívica, esto significa que todas las personas 
están llamadas a participar en la obra de Dios de fomentar el 
bienestar de la creación a través de las comunidades sociales y 
políticas. [Página 15-16]

Artículo 4 Las Escrituras enseñan que el pecado humano 
distorsiona la imagen de Dios que todo ser humano lleva 
consigo. El pecado humano incluye la distorsión del don divino 
de la sociedad a través de prácticas, instituciones y sistemas 
individuales, de modo que no se utilicen para el bien común de 
todos los vecinos. [Página 16-17]

Artículo 5 Los luteranos enseñan que, cuando Dios viene a 
nosotros, los seres humanos llegan a conocer tanto su pecado 
como los muchos, muchos dones de Dios. ¿Qué significa esto 
para nosotros como cristianos? La respuesta de Dios al pecado 
incluye los dones de la Ley (las directrices de Dios) y el Evangelio 
(la gracia de Dios revelada en Cristo), que son estrategias que 
Dios utiliza para buscar el bienestar de la humanidad y de toda la 
creación. [Página 18-19]

Artículo 6 Las personas de fe se acercan al mundo actual con 
confianza en Dios y, al mismo tiempo, con un realismo moderado 
y con humildad respecto hacia los esfuerzos humanos por crear 
una sociedad justa. El pueblo de Dios vive en el “ya, pero aún 
no” del reino de Dios y sabe que ninguna persona, comunidad o 
sociedad está libre de pecado. Para la vida cívica, esto significa 
que los cristianos están llamados tanto a comprometerse en la 
construcción de un mundo mejor como a estar atentos a cualquier 
acuerdo terrenal. [Página 19-20]

Artículo 7 Los cristianos y las estructuras eclesiásticas cristianas 
también están sujetas al pecado y, con demasiada frecuencia, no 
han dado prioridad a los esfuerzos en pro del bien social común. 
Para nuestra participación en la vida cívica en este momento, esto 
significa que la iglesia de Cristo debe reconocer la necesidad de 
arrepentirse por el daño causado por las acciones o la inacción, 
pasadas y presentes, y debe esforzarse por tomar las medidas 
adecuadas en la actualidad. Esa responsabilidad es una condición 
importante para luchar por el bien común y el bienestar de la 
creación. [Página 20-21]

2



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 8 Dios nos dota de abundantes capacidades humanas, 
como la razón, la imaginación, la experiencia y la emoción, para 
que las utilicemos en la búsqueda de una vida cívica saludable. 
Debemos utilizarlas mediante el discernimiento comunitario para 
determinar qué es lo que promoverá el bienestar de la sociedad 
aquí y ahora. [Página 21-23]

Artículo 9 Los dones de Dios para el bien de la vida cívica están 
al alcance de todas las personas, y las Escrituras, en consecuencia, 
instruyen a todos a hacer justicia y a caminar humildemente 
con Dios (Miqueas 6:8). Los cristianos no tienen un conocimiento 
privilegiado sobre la vida cívica, sino que se basan en el buen 
razonamiento y acogen las buenas ideas y contribuciones de todas 
las personas que buscan el bienestar de la sociedad. [Página 23-24]

SECCIÓN II. DIOS LLAMA A TODAS LAS PERSONAS A UNA 
PARTICIPACIÓN CÍVICA SÓLIDA	             
Artículo 10 La vida cívica incluye todas las actividades e 
instituciones que permiten la vida en comunidad pública, desde 
el ámbito local hasta el internacional. Nuestra iglesia afirma que 
cualquier persona que contribuya al bienestar de una comunidad 
a través de la participación cívica está utilizando los dones que 
Dios le ha dado, sea consciente de ello o no. La ELCA celebra las 
muchas formas en que Dios llama a las personas a una vida de 
servicio por el bien de la comunidad. [Página 24-25]

Artículo 11 La ELCA afirma que el servicio cívico es una forma 
valiosa y digna de llevar a cabo el llamado de Dios. Esto significa 
que la postura predeterminada del público hacia quienes se 
dedican al servicio público debe ser de respeto, pero también que 
los líderes y funcionarios cívicos son responsables de las formas 
en que no trabajan por el bien de todos. [Página 25-26]

Artículo 12 Las asambleas de adoración de la iglesia están 
arraigadas en la Palabra y el Sacramento. La adoración, desde la 
reunión hasta el envío, nos prepara y nos anima a unirnos para la 
actividad de Dios en la vida cívica. [Página 26-27]

Artículo 13 Las tradiciones religiosas pueden ofrecer dones 
de visión y compasión muy necesarios en la vida cívica 
contemporánea, pero también pueden ser poco productivas y 

3



Un pronunciamiento social sobre:

divisivas, incluso perjudiciales. Esto significa que las personas 
religiosas deben discernir cuidadosamente cuál es la mejor 
manera de participar en la vida cívica para promover la justicia y 
la reconciliación. [Página 27-29]

Artículo 14 Nuestra iglesia enseña que no hay persona por la 
que Cristo no haya muerto y que, en el bautismo, los cristianos 
se convierten en un solo pueblo en Cristo. Esto significa 
que debemos tratar de crear comunidades cristianas con 
discernimiento moral, incluso cuando, y especialmente cuando, 
tenemos desacuerdos. [Página 29-30]

Artículo 15 La ELCA tiene un compromiso de larga duración 
con la participación en la vida cívica a través de sus miembros, 
congregaciones, sínodos, la sede nacional e instituciones relacionadas 
con la iglesia. Los aspectos fundamentales de lo que esto significa se 
abordaron inicialmente en el pronunciamiento social La Iglesia en 
la sociedad: una perspectiva luterana (1991). [Página 30]

Artículo 16 Las Escrituras enseñan que seguir a Jesús incluye 
una dimensión profética, que eleva una visión del bienestar social. 
Esto significa que los cristianos deben actuar en la vida cívica 
en beneficio del prójimo, especialmente de nuestros vecinos 
marginados u oprimidos. Debemos evaluar las acciones y las 
políticas en función de si satisfacen mejor las necesidades de estos 
vecinos como guía para determinar el bien común. [Página 30-32]

Artículo 17 Las diversas formas de apoyo que se analizan en 
este artículo, incluyendo la organización basada en la fe, pueden 
desempeñar un papel transformador en un mundo político 
polarizado, al unir a las personas en el discernimiento y la acción 
por el bien común. [Página 32-33] 

Artículo 18 La tradición luterana enseña que Dios crea a los 
seres humanos como seres políticos y que la autoridad política 
es, en principio, un don de Dios. Esta iglesia cree que las 
decisiones políticas deben guiarse por una ética bien meditada. 
La "política", entendida correctamente, significa negociar cómo 
se comparten los beneficios, las cargas, los derechos y las 
responsabilidades de vivir en una sociedad. La política y la ética 
están necesariamente relacionadas. La ética discierne; la política 
implementa. [Página 33-35]

4



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 19 Jesús no era político en el sentido de afiliarse a 
un partido político o ideología en particular. Al mismo tiempo, 
cuando los cristianos afirman que "Jesús es el Señor" (Romanos 
10:9), se trata de una afirmación tanto política como teológica. 
Esta afirmación atrae a los cristianos a la vida cívica y política, 
tal como lo fue Jesús, para que puedan amar y servir a la justicia 
del prójimo. Al mismo tiempo, “Jesús es el Señor” significa que los 
cristianos no pueden dar su lealtad principal a ningún gobierno, 
nación, orden cívico o individuo. [Página 35-36]

Artículo 20 El bautismo incluye el compromiso de participar en 
la vida cívica. El cometido público de los ministros inscritos en la 
iglesia genera oportunidades y retos únicos para su liderazgo y 
participación cívica. Este artículo ofrece reflexiones orientativas 
para que puedan vivir su vocación. [Página 36-40]

SECCIÓN III. EVALUACIÓN DE LA FORMA DE GOBIERNO CON-
STITUCIONAL DE LOS ESTADOS UNIDOS	            
Artículo 21 Las Confesiones Luteranas enseñan que la autoridad 
gubernamental es un instrumento de Dios para ayudar a ordenar 
los beneficios sociales y proteger contra el mal humano. Sin 
embargo, la autoridad política está sujeta al pecado. Esto significa 
que los luteranos deben mantener una postura vigilante hacia 
todo gobierno y sus acciones. Esta postura valora al gobierno 
y coopera cuando es apropiado, mientras que está dispuesta a 
cuestionar y resistir el mal uso de la autoridad política cuando es 
necesario. [Página 40-41]

Artículo 22 El reconocimiento de que el poder de Dios busca el 
bien de la sociedad es fundamental en la tradición luterana. Esta 
iglesia enseña que cualquier uso del poder puede evaluarse en 
función de si amplifica el propósito de Dios para las personas 
y los grupos. Esta visión proporciona un criterio por el que se 
puede evaluar todo poder y es muy diferente del modelo político 
habitual del poder. [Página 41-43]

Artículo 23 El criterio del poder y el propósito de Dios conduce a 
criterios adicionales para evaluar la acción del gobierno, incluso el 
valor de la autodeterminación mutua. Este concepto tiene poco en 
común con la ideología del "individualismo". [Página 43-45]

5



Un pronunciamiento social sobre:

Artículo 24 En los Estados Unidos, la Constitución es el marco 
fundamental de la autoridad política y expresa las aspiraciones del 
gobierno de este país. Esto significa que los valores expresados 
en la Constitución pueden utilizarse para evaluar si los gobiernos 
(federal, estatal y local) sirven al bienestar social. [Página 45-47]

Artículo 25 La característica más radical de la Constitución 
son sus tres primeras palabras: "Nosotros, el pueblo". Esta frase 
indica una preferencia por la autodeterminación mutua, aunque 
en un principio esa preferencia se limitaba en gran medida a 
los hombres blancos propietarios de bienes. Con el tiempo, 
las enmiendas constitucionales han ampliado el derecho a la 
autodeterminación mutua a través del voto. [Página 47-48]

Artículo 26 Este pronunciamiento social identifica criterios tanto 
teológicos como constitucionales para evaluar la autoridad del 
gobierno y su actividad. Este artículo describe varias aplicaciones 
específicas de esos criterios y preguntas concretas para ayudar 
a evaluar las políticas, leyes y reglamentos gubernamentales. 
[Página 48-49]

Artículo 27 La Constitución prohíbe las pruebas religiosas para 
los cargos públicos de los Estados Unidos, y la Primera Enmienda 
de la Constitución es neutral con respecto a la religión. Esto 
significa que la Constitución favorece la libertad religiosa de todos 
los individuos en este país. [Página 50]

Artículo 28 La soberanía de los Estados Unidos no es "nosotros, 
los cristianos", sino "nosotros, el pueblo". La estructura y 
la autoridad gubernamental de los Estados Unidos no son 
fundamentalmente cristianas en su origen, estructura o intención. 
[Página 50-51]

SECCIÓN IV. LA RELIGIÓN Y LA PRIMERA ENMIENDA	             

Artículo 29 La Primera Enmienda comienza con dos cláusulas: 
"El Congreso no aprobará ninguna ley que establezca una religión 
[conocida como la Cláusula de Establecimiento] o que prohíba el 
libre ejercicio de la misma [conocida como la Cláusula de Libre 
Ejercicio]". La Sección IV examina estas cláusulas, su relación y su 
significado para la vida cívica actual. [Página 51-52]

6



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 30 La Cláusula de Establecimiento impone límites a la 
participación del gobierno en la religión. La autoridad del gobierno 
se extiende solo a los asuntos seculares, no a las relaciones de 
las personas con lo sagrado. Esto significa que el gobierno no 
puede promover la visión de una religión ni decidir por ninguna 
institución religiosa en asuntos que sean explícitamente de 
naturaleza religiosa. [Página 52-54]

Artículo 31 Las cláusulas de establecimiento y libre ejercicio 
trabajan conjuntamente para promover la diversidad religiosa. 
Esto significa que cada comunidad religiosa puede reunirse y 
practicar su devoción como desee y que cada comunidad y sus 
miembros pueden participar en la vida pública en igualdad de 
condiciones con todos los demás. [Página 54-56]

Artículo 32 Los tribunales nunca han interpretado el "libre 
ejercicio" de la religión como un derecho absoluto. Cuando una 
conducta motivada por razones religiosas entra en conflicto 
con la legislación o la normativa civil, esta iglesia afirma que 
el gobierno debe intentar adaptarse a las prácticas religiosas, 
siempre y cuando ello no perjudique intereses públicos 
importantes ni suponga una carga para los derechos de otras 
personas. [Página 56-58]

Artículo 33 La Cláusula de Establecimiento se aplica a la 
conducta del gobierno en relación con las instituciones religiosas. 
La Primera Enmienda no desalienta, y mucho menos prohíbe, 
que las personas o comunidades religiosas participen en la vida 
pública. [Página 58-59]

SECCIÓN V. RELACIONES CONSTRUCTIVAS ENTRE LAS 
ORGANIZACIONES RELIGIOSAS Y LA AUTORIDAD POLÍTICA	
Artículo 34 ¿Qué cree la ELCA que es una relación constructiva 
entre las instituciones religiosas y la autoridad política? La 
ELCA reafirma los conceptos expresados en su constitución: que 
esta iglesia debe "trabajar con las autoridades civiles" mientras 
"mantiene la separación institucional entre la iglesia y el estado en 
una relación de interacción funcional". [Página 60]

Artículo 35 "Trabajar con las autoridades civiles" es una 
consecuencia del fiel reconocimiento de que Dios obra en la vida 

7



Un pronunciamiento social sobre:

cívica y de la soberanía del pueblo tal y como se expresa en la 
Constitución de los Estados Unidos. Significa que la iglesia y 
las organizaciones relacionadas con ella deben trabajar con los 
agentes gubernamentales y otros agentes cívicos para atender las 
necesidades de la sociedad y la creación, lo que la Constitución de 
los Estados Unidos describe como "promover el bienestar general". 
[Página 60-61]

Artículo 36 "Mantener la separación institucional entre la Iglesia 
y el Estado" significa que deben preservarse las integridades 
distintivas tanto del gobierno como de las instituciones religiosas. 
Esta separación institucional tiene razones tanto teológicas como 
legales, por ejemplo, la Enmienda Johnson. Sin embargo, estas 
no crean una "separación" absoluta. Más bien, la "relación de 
interacción funcional" significa que los organismos religiosos 
tienen la responsabilidad de interactuar de manera crítica con 
el gobierno, lo que puede afirmar o cuestionar las políticas y 
prácticas gubernamentales. [Página 61-63]

Artículo 37 Esta visión de la interacción crítica con el gobierno 
recomienda criterios específicos para evaluar los programas y 
servicios con el fin de mantener una relación saludable entre los 
organismos religiosos y las autoridades políticas para servir al 
bienestar de la sociedad. [Página 63-64]

Artículo 38 La ELCA afirma las formas saludables de 
patriotismo. Se opone a las formas poco saludables y 
distorsionadas de patriotismo que dividen y ponen en peligro 
al país, incluyendo el nacionalismo religioso. En este momento, 
el nacionalismo cristiano es la forma distorsionada dominante. 
Busca fusionar ideas cristianas seleccionadas con un marco 
cultural integral y cruza la línea hacia la idolatría. También 
subvierte la soberanía constitucional estadounidense de 
"nosotros, el pueblo". [Página 64-66] 

SECCIÓN VI. CUESTIONES CONTEMPORÁNEAS SELECCIONA-
DAS EN LA VIDA CÍVICA	 					                
Artículo 39 La sección VI aborda cuestiones contemporáneas en 
la vida cívica que se guían por las ideas expuestas en las secciones 
I a V. Estos artículos no retoman cuestiones sobre la vida cívica 

8



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

que la ELCA ya ha abordado en los pronunciamientos y mensajes 
sociales existentes. [Página 66-67]

Artículo 40 La polarización hiperpartidista, que ahora está 
aumentando en los Estados Unidos, es extremadamente 
perjudicial para nuestro tejido social y, en especial, para las 
personas vulnerables. La ELCA hace un llamamiento a todas 
las personas para que insistan en practicar un compromiso 
respetuoso. [Página 67-70]

Artículo 41 Todos los líderes cívicos, y especialmente los 
funcionarios electos, tienen la responsabilidad de dar ejemplo de 
un liderazgo cívico constructivo por el bien de todos. Como líderes 
públicos, deben fomentar un discurso constructivo, que permita 
un discernimiento moral razonado hacia las soluciones. Cumplen 
con éxito su función cuando renuncian a los ataques personales, 
las declaraciones engañosas, la información falsa y el discurso 
incendiario. [Página 70-71]

Artículo 42 Hoy en día, una vida cívica constructiva depende 
de distinguir claramente entre la verdad y la falsedad, que 
abarca desde la exageración hasta la mentira descarada. 
Las organizaciones de los medios de comunicación tienen la 
responsabilidad de erradicar las falsedades que proporcionan o 
difunden. Los usuarios de los medios de comunicación tienen la 
responsabilidad de evaluar la veracidad de lo que reciben de los 
medios (incluyendo las redes sociales). [Página 71-72]

Artículo 43 El dinero ha adquirido una influencia desmesurada 
en las elecciones y los procesos políticos de los Estados Unidos. 
La ELCA reconoce la legitimidad de las contribuciones políticas 
como una demostración del compromiso de los donantes. La 
ELCA también aboga por la transparencia y la limitación del 
importe de las contribuciones y donaciones. Estas medidas son 
fundamentales para garantizar que se escuchen todas las voces, 
lo que fortalece la democracia. Se necesita una nueva legislación 
para estos fines. [Página 73-74]

Artículo 44 Las políticas gubernamentales pueden perjudicar 
o promover el bienestar de la sociedad y la creación. Los 
funcionarios públicos, los ciudadanos y los residentes tienen 
el deber de garantizar que el gobierno se mantenga fiel a su 

9



Un pronunciamiento social sobre:

propósito de fomentar el bienestar cívico. Esta declaración 
identifica los principios y las preguntas que deben plantearse 
sobre las leyes, reglamentos y políticas con ese fin. [Página 75-76]

Artículo 45 Las relaciones del Gobierno de los Estados Unidos 
con los territorios no incorporados de la nación y con el Distrito 
de Columbia son complejas y problemáticas. Estos problemas 
se derivan, en gran medida, del legado del colonialismo y de 
cuestiones relacionadas con la explotación económica, la falta de 
autodeterminación y el racismo. El principio de autodeterminación 
mutua exige escuchar como primer paso hacia la justicia y la 
sanación. [Página 76-77]

Artículo 46 La ELCA lamenta el maltrato pasado y continuo de 
los indígenas americanos, los nativos de Alaska y los nativos de 
Hawái, que a menudo ha incluido justificaciones explícitamente 
cristianas. Esta declaración social pide una mayor defensa de la 
soberanía tribal, la autodeterminación, una política justa para 
los derechos de los tratados y el ejercicio de la libertad religiosa. 
[Página 78-80]

Artículo 47 Una educación cívica integral es fundamental para 
una vida cívica saludable. La ELCA pide que se renueve el énfasis 
en la educación cívica, que incluya una descripción completa de 
los éxitos y fracasos, los abusos y las aspiraciones de los Estados 
Unidos. [Página 80]

Artículo 48 La ELCA insta a una participación cívica vigorosa por 
el bien público como responsabilidad de todos los residentes de 
los Estados Unidos y como una de nuestras vocaciones cristianas. 
[Página 81]

10



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

CONCLUSIÓN							     
Artículo 49 Que la Palabra de Dios y los Sacramentos den fuerza 
a todas las personas de esta iglesia para buscar el bienestar del 
prójimo a través de una participación activa y fiel en la vida 
cívica. [Página 82] 

NOTAS AL FINAL [Página 83]

GLOSARIO [Página 92]

RESOLUCIONES DE IMPLEMENTACIÓN [Página 102] 

11



Un pronunciamiento social sobre:

Un pronunciamiento social sobre:

La fe y la vida cívica: en búsqueda 
del bienestar de todos

Los términos subrayados en el texto se definen en el glosario.

INTRODUCCIÓN 							     

Artículo 1 Debemos orar 
diariamente como Jesús 
nos enseñó, diciendo: 
“Venga tu reino, hágase 
tu voluntad en la tierra 
como en el cielo. Danos 
hoy nuestro pan de cada 
día” (Mateo 6:10-11). 
¿Qué significa esto? Los catecismos luteranos enseñan que “el 
pan de cada día” significa “todo lo que incluye las necesidades 
y el sustento para nuestras vidas, como comida, bebida, [...] 
gobernantes rectos y fieles, buen gobierno [...] buenos amigos, 
vecinos fieles y cosas por el estilo”.1  

Estas palabras también nos enseñan que el Dios Trino —Padre, 
Hijo y Espíritu Santo— crea y busca el bienestar de la creación, 
incluyendo la sociedad humana. Los cristianos creen que Dios llama 
a las personas de fe a asumir la responsabilidad del bien de todos 
a través de la participación cívica. “Oh mortal, él te ha dicho lo que 
es bueno, y ¿qué pide el Señor de ti, sino que hagas justicia, ames la 
misericordia y camines humildemente con tu Dios?” (Miqueas 6:8). 

Este pronunciamiento social expone la enseñanza de la ELCA 
sobre cómo los discípulos y esta iglesia pueden hablar y actuar 
fielmente en la vida cívica. Mientras que los pronunciamientos 
y mensajes sociales existentes de la ELCA abordan elementos 
especializados de la vida social,2 este pronunciamiento aborda la 
amplia responsabilidad de buscar el bien de todos a través de la 
participación cívica. Esboza una visión de una vida cívica justa y 
sólida dedicada al bienestar de todos, al tiempo que presta una 
atención especial a la relación entre la fe y la autoridad política.

“El pan de cada día” significa 
“todo lo que incluye las 
necesidades y el sustento para 
nuestras vidas, como comida, 
bebida, [...] gobernantes rectos y 
fieles, buen gobierno [...] 

12



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Las seis secciones del pronunciamiento se basan en las Escrituras, 
en la fuente de los temas teológicos luteranos y en las ciencias 
sociales contemporáneas. Las secciones I y II aclaran los temas 
teológicos y el llamado a la participación cívica. Las secciones III 
y IV consideran el significado y la importancia de los documentos 
fundacionales de los Estados Unidos desde una perspectiva de fe. 
La sección V esboza los elementos de una relación constructiva 
entre las organizaciones religiosas y la autoridad política, mientras 
que la sección VI aborda temas contemporáneos seleccionados. 

I. ENSEÑANZA FUNDAMENTAL: DIOS ACTÚA POR EL BIENESTAR 
DE TODOS A TRAVÉS DE LA VIDA CÍVICA				  

Artículo 2 Las Escrituras nos dicen que “del Señor es la tierra y 
todo lo que hay en ella” (Salmo 24:1) y revelan el tierno cuidado 
de Dios por toda la creación (Salmo 145:15). En las escrituras, la 
palabra hebrea shalom3 resume la rica plenitud de ese objetivo 
amoroso del Creador para toda la creación. Shalom describe 
la intención de Dios en la creación de una abundancia de paz, 
bienestar, bondad, verdad, belleza, justicia, libertad, alegría, 
integridad y amor, todo ello entretejido. Este pronunciamiento 
social se basa en ese término bíblico, pero en el contexto de la vida 
cívica emplea otros términos como “el bienestar de todos” o “el bien 
común”, porque son medidas terrenales hacia la intención de Dios.

La ELCA da testimonio de 
la Santísima Trinidad en la 
unidad del Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo, cuyo poder 
se expresa en ofrecer una 
vida abundante ahora y 
eternamente. Enseñamos que 
Dios es todopoderoso en el sentido de que solo Dios es la fuente 
de todo poder. Solo el poder de Dios crea y sostiene el universo, 
redime al pecador y promete la realización última de la creación

En la actividad de Dios hacia el bienestar de todos, encontramos 
un uso del poder que es diferente a muchas prácticas humanas 
del poder (Mateo 20:25-26). Dios es soberano, pero la soberanía 
de Dios da poder a las criaturas en lugar de privarlas de él. En 

Enseñamos que Dios es 
todopoderoso en el sentido de 
que solo Dios es la fuente de 
todo poder.

13



Un pronunciamiento social sobre:

contraste con la comprensión política habitual del poder como 
“suma cero”, Dios da libremente, compartiendo abundantemente 
sin pérdida. El poder soberano de Dios produce el poder humano; 
no lo disminuye. Sin embargo, a los seres humanos se les da 
su poder para servir a Dios, a la creación y a sus semejantes 
(artículos 4, 22 y 23).

El poder de Dios a menudo se oculta a la vista humana y se 
experimenta de maneras variadas y sorprendentes que pueden ser 
hermosas o dolorosas. A veces, el poder de Dios se experimenta 
como perturbación y juicio. Se puede experimentar como el 
derribo de las estructuras humanas y de los valores equivocados 
(Jeremías 6:14). 

Esto lo describe la enseñanza de Martín Lutero sobre las luchas 
de la fe y la “teología de la cruz”. Mientras que los seres humanos 
esperan dominación, el poder de Dios se manifiesta en la debilidad 
(1 Corintios 1:25). Cuando tenemos un exceso de confianza, Dios 
desestabiliza nuestras presunciones. A la luz de la fe, se nos da el 
poder de ver el futuro del cumplimiento de Dios, y vemos que el 
propósito y el poder de Dios siempre avanzan hacia la promesa 
divina del bienestar de todas las personas. 

Al final del Padrenuestro, afirmamos que “el poder, el honor y la 
gloria son tuyos”. ¡No nuestros! Cuando los cristianos olvidan que 
todo el poder pertenece a Dios y al propósito de Dios, corren el 
riesgo de crear ídolos. Estos incluyen la riqueza, el país, la raza, 
el partido, el género, la clase y la ideología. El poder de Dios en 
Jesucristo redirige a los perdonados de tal idolatría y remodela la 
forma en que usamos el poder que se nos ha confiado.

Esta iglesia da testimonio 
del propósito y el poder 
de Dios en el mundo. 
Enseñamos que la 
actividad cívica humana 
y el poder político se 
sostienen gracias al 
poder divino y pueden 
evaluarse éticamente 
según la intención de Dios 

La actividad cívica humana y 
el poder político ... evaluarse 
éticamente según la intención 
de Dios de que los seres humanos 
utilicen, aumenten y compartan 
dicho poder para que las 
estructuras y los sistemas humanos 
sirvan al bienestar de todos.

14



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

de que los seres humanos utilicen, aumenten y compartan dicho 
poder para que las estructuras y los sistemas humanos sirvan al 
bienestar de todos con buen orden y justicia.4 

Artículo 3 Las Escrituras enseñan que Dios crea a los seres 
humanos a su imagen, en la imago dei (Génesis 1:27). Esta imagen 
es un don de Dios, lo que significa que cada ser humano tiene 
una dignidad y una capacidad de acción inherentes, así como la 
vocación de compartir la obra de Dios en pro del bienestar de la 
creación.5 Desde el principio, las Escrituras describen la vocación 
humana como una actividad compartida en el cuidado de los 
jardines, el cultivo de la tierra y la construcción de comunidades. 
Estas actividades requieren cooperación, conversación y 
coordinación social. Esta iglesia celebra que Dios crea a los seres 
humanos como seres relacionales que viven en comunidades 
sociales y políticas.

Incluso la narración de la caída (Génesis 3-4) muestra el valor de 
la vida social y política. El pecado se describe como el paso de la 
confianza, la honestidad y el cuidado al miedo y la desobediencia, 
como una relación quebrantada con Dios y con los demás. 

La fe cristiana ve el poder y el propósito de Dios revelados 
específicamente en el ministerio, la muerte y la resurrección de 
Jesús. No hay prójimo, enemigo ni político por el que Cristo no 
haya muerto. La práctica cristiana del bautismo afirma esta obra 
continua de Cristo y su conexión con la vocación humana. Esta 
iglesia enseña que “los dones del Espíritu forman y transforman 
al pueblo de Dios para el discipulado en la vida diaria”6 La liturgia 
bautismal incluye el compromiso de “servir a todas las personas, 
siguiendo el ejemplo de Jesús, y luchar por la justicia y la paz en 
toda la tierra”.7

Entendida correctamente como una 
llamada a servir al bienestar de 
todos, la vocación humana no invita 
a la arrogancia ni al orgullo mal 
entendido, ni representa el dominio 
de unos sobre otros. Esta vocación se 
vive en las estructuras básicas de la 
vida social como lugares de responsabilidad. La teología luterana 

Dios actúa a través 
de las estructuras 
básicas del gobierno, 
la iglesia, la familia y la 
economía.

15



Un pronunciamiento social sobre:

se ha referido a estos lugares de responsabilidad con diversos 
términos, como “estados”, “órdenes” y “mandatos”. La cuestión es 
que Dios actúa a través de las estructuras básicas del gobierno, la 
iglesia, la familia y la economía, y que los seres humanos tienen 
diversas responsabilidades en cada una de ellas. 

Todas las personas dependen de estas estructuras sociales de la 
vida comunitaria porque proporcionan andamios o lugares para el 
crecimiento y la responsabilidad. Debido a que son dinámicas, la 
forma, la disposición y los valores precisos varían según el tiempo 
y el lugar, y están abiertos a revisiones y cambios continuos. 

Dentro de estos lugares de responsabilidad, la tradición luterana 
habla de todos los seres humanos como servidores de la vida 
cívica como “canales de la obra de Dios”8 Dios quiere que los 
seres humanos utilicen su conocimiento, sabiduría y poder para 
fomentar el bien común. Cuando eso lo hacen las instituciones 
a través de políticas y regulaciones, o los individuos en actos de 
cuidado, los seres humanos están cumpliendo su vocación de 
servir a la actividad de Dios en el mundo. 

Artículo 4 La intención de Dios de que haya un bienestar gozoso 
a menudo no se lleva a cabo ni se experimenta en el mundo. 
Muchas tradiciones religiosas hablan de esta ruptura y desorden 
de la humanidad. La tradición luterana habla del pecado de 
diversas maneras, pero fundamentalmente entiende el pecado 
como la condición de la existencia humana en la que no amamos 
ni confiamos en Dios por encima de todo. Martín Lutero entendía 
el pecado como un enfoque excesivo en uno mismo a expensas 
del prójimo.9 El pecado humano distorsiona la relación correcta 
con Dios y con los demás, dañando el bienestar que Dios desea 
para toda la creación. 

Debe reconocerse la omnipresencia y la complejidad del pecado 
que daña el bienestar humano. El pecado está presente en nuestra 
constante aversión a aceptar nuestra vocación humana de servir 
como criaturas creadas por Dios. El pecado también puede 
tomar la forma de un odio desmesurado hacia uno mismo o la 
incapacidad de apreciar los propios dones y la propia capacidad 
de actuar.10 Esto ocurre cuando, por ejemplo, una persona 
menosprecia sus propias contribuciones a la vida humana o niega 

16



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

que posee la capacidad, la dignidad y el valor de cualquier ser 
humano creado a imagen de Dios. 

El pecado se expresa tanto a nivel personal como colectivo, lo que 
significa que las instituciones sociales y políticas están ligadas al 
pecado al igual que los individuos. Hay muchos ejemplos de esto 
en la vida cívica. 

Es pecado cuando el poder en las estructuras sociales, como el 
gobierno, se distorsiona de manera que no se utiliza para el bien 
común de los vecinos y la creación (Mateo 22:36-40). Por ejemplo, 
la dominación individual de una persona por otra se multiplicó 
en la estructura social de la esclavitud, que estaba respaldada por 
leyes, políticas, creencias religiosas y prácticas culturales en los 
Estados Unidos. En nuestro contexto contemporáneo, esta iglesia 
reconoce que la supremacía blanca, tanto en su forma histórica 
como en la actual, es un pecado estructural que ha moldeado la 
vida cívica, las instituciones gubernamentales y las estructuras 
religiosas. Estos pecados sistémicos son particularmente 
horrendos porque las cosas que se hacen y las que se dejan de 
hacer profundizan dramáticamente la opresión de otras personas.

Es pecado cuando el poder cívico 
o político se utiliza a expensas 
de otros seres. El interés propio 
de un grupo no puede justificar 
la negación de la humanidad o la 
dignidad de los demás. La necesidad 
de orden no justifica la subyugación, la negación del poder, la 
marginación o la tiranía. La necesidad de un gobierno no puede 
justificar la adoración idólatra de una nación. 

También es pecado cuando los seres humanos evitan por 
completo la vida cívica y, por lo tanto, no trabajan para servir a la 
justicia al prójimo a través de ella. 

Al mismo tiempo, es pecado cuando apoyamos a líderes que 
anteponen su propio poder e interés propio a las necesidades 
de sus electores. Es pecado cuando apoyamos acríticamente a 
un miembro de un partido político por su afiliación al partido 
o por nuestro propio beneficio personal. Es pecado cuando 

Es pecado cuando el 
poder cívico o político 
se utiliza a expensas de 
otros seres. 

17



Un pronunciamiento social sobre:

demonizamos los motivos de los demás mientras glorificamos y 
santificamos los nuestros.

Artículo 5 Los luteranos enseñan que las personas de fe llegan 
a conocer tanto el pecado como la gracia de Dios cuando Dios 
viene a nosotros. En Cristo, Dios se revela y se entrega a sí mismo 
para restaurar o fomentar las relaciones correctas con Dios, 
con el prójimo y con nosotros mismos. Las Escrituras enseñan 
dos estrategias diferentes que Dios utiliza para lograrlo, y los 
luteranos las llaman “Ley” y “Evangelio”. 

Esta iglesia entiende que la Ley (las directrices de Dios) y el 
Evangelio (las promesas de Dios en Cristo) juntos expresan la 
Palabra viva de Dios para la vida y el bienestar humanos. La Ley 
se refiere a nuestras relaciones y acciones hacia los demás en esta 
vida mortal y hacia Dios, a quien debemos adorar. El Evangelio, 
por el contrario, proclama la relación de Dios y su acción 
misericordiosa hacia nosotros desde ahora hasta la eternidad.

Dios utiliza la Ley para sostener la vida y el bien de todos a 
través de diferentes funciones o usos.11 El uso civil (primer uso) 
de la Ley es gobernar nuestro comportamiento hacia los demás 
en las comunidades humanas. Por el contrario, el uso teológico 
(segundo uso) de la Ley acusa y condena a los seres humanos 
por su pecaminosidad, incluso cuando un gobierno permite una 
injusticia o esta no está contemplada en las leyes humanas. Las 
directrices de Dios (la Ley de Dios) son realistas con respecto a 
los seres humanos. Revelan la corrupción de muchos motivos 
humanos, llevan a las personas al arrepentimiento y las 
preparan para la conversión.

El Evangelio es la buena nueva del amor de Dios en Cristo, dado 
solo por gracia y como un regalo, y recibido solo en y a través 
de la fe. El Evangelio llega como una bendita sorpresa, un regalo 
inesperado que nos libera de los esfuerzos por ganarnos el amor 
o el perdón de Dios. El Evangelio tiene el poder liberador de 
convertirnos, transformarnos y recrearnos en nuestro corazón, 
nuestra mente y nuestro espíritu. Por eso, los luteranos afirman 
que la vida de un cristiano se describe paradójicamente como 
siendo simultáneamente santo y pecador.

18



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

La tradición luterana describe comúnmente el uso que Dios hace 
de estas dos estrategias, la Ley y el Evangelio, con la analogía 
del reinado de Dios con dos manos.12 A través del “reinado de 
la mano izquierda” de Dios, el poder de Dios actúa a través de 
la Ley para frenar, restringir y guiar a las personas hacia la 
bondad y la justicia. A través del “reinado de la mano derecha” de 
Dios, el poder de Dios actúa a través del Evangelio para atraer, 
transformar y recrear a las personas en su corazón, mente y 
alma. Ambas “manos” sirven al propósito de Dios de traer una 
vida correctamente ordenada de paz y bien común.

Aunque distintas en su función y propósito, la Ley y el Evangelio 
no son independientes, y ambos fluyen del poder de Dios y para 
los propósitos de Dios. El reinado de la mano izquierda de Dios 
no debe identificarse únicamente con la autoridad política o el 
Estado. Las directrices de Dios abarcan la cultura, la familia, la 
economía y todos los aspectos de la vida cotidiana. 

Existe un debate sustantivo sobre la interacción adecuada entre 
estas dos estrategias en el mensaje social de la ELCA “El gobierno 
y el compromiso cívico en los Estados Unidos: El discipulado en 
una democracia” (https://resources.elca.org/faith-and-society/
government-and-civic-engagement-social-message-spanish/, 
p. 5). Allí también se describen los peligros del mal uso. El 
mal uso incluye creer que las dos estrategias de Dios no están 
relacionadas, que la vida cívica y el gobierno no son asunto de 
Dios, o que una nación, estrategia política o institución civil en 
particular se identifica con la voluntad de Dios o el reino de Dios.13 

Artículo 6. Si bien el pueblo de Dios está llamado a hacer 
justicia y amar la misericordia (Miqueas 6:8), no siempre está 
claro lo que eso significa en una situación concreta. El pueblo 
de Dios se acerca al mundo actual con vigilancia, es decir, con 
una confianza abundante en el reino y el futuro de Dios y, al 
mismo tiempo, con un realismo mesurado y humildad respecto 
a los esfuerzos humanos, siempre falibles, por crear una 
sociedad justa. 

A través de la fe, la iglesia de Dios ya participa en el reino 
venidero de Dios, anunciado y encarnado en Jesús. Como 
explica el pronunciamiento social La Iglesia en la sociedad: una 

19

https://resources.elca.org/faith-and-society/government-and-civic-engagement-social-message-spanish/
https://resources.elca.org/faith-and-society/government-and-civic-engagement-social-message-spanish/


Un pronunciamiento social sobre:

perspectiva luterana, “[La iglesia] aún espera la resurrección 
de los muertos y el cumplimiento de toda la creación en el 
futuro prometido por Dios. En este tiempo de “ahora... todavía 
no”, la Iglesia vive en dos épocas: la época presente y la época 
venidera”. En este sentido, “la Iglesia está "en" el mundo, pero no 
es "del” mundo”.14  

Los cristianos participan simultáneamente en la obra de Dios 
en el presente y en la obra eterna de Dios. Es inevitable que los 
cristianos vivan en el aquí y ahora, con todas sus preguntas, 
ambigüedades y tensiones. Algunas de esas formas deben 
afirmarse como mejores expresiones del bien que otras y como 
medios más productivos para crear bienestar. 

Ni la Ley ni el Evangelio permiten 
a la iglesia adaptarse fácilmente 
a las formas en que a menudo 
se desarrolla la vida cívica. La 
presencia y la promesa del reino 
de Dios hacen que la iglesia sea 
inevitablemente inquieta y esté descontenta con la continua 
ruptura y violencia de la sociedad. Estamos llamados a trabajar 
por un mundo mejor. Esto significa que debemos apoyar y elogiar 
los esfuerzos cívicos y políticos que aportan mayores medidas 
de orden, justicia y armonía. Sin embargo, incluso los mejores 
esfuerzos requieren inevitablemente una revisión y, dentro de la 
actividad de Dios, una mejora. Los cristianos son al mismo tiempo 
personas de esperanza y valentía, realismo e inquietud. 

Artículo 7 Desde la Reforma, muchas de las expresiones 
históricamente dominantes de la teología luterana y las 
estructuras eclesiásticas, salvo algunas excepciones importantes, 
no han dado prioridad a la búsqueda del bien común cívico. Las 
confesiones elogian el bien cívico como “la justicia de la razón”. 
Enseñan que “Dios exige la justicia de la razón... [y debe darle 
voluntariamente] las alabanzas que merece, ya que nuestra 
naturaleza corrupta no tiene mayor bien que este”.15 Señalan que 
Dios incluso la honra con recompensas temporales.

El deseo de evitar la “justificación por las obras” ha servido 
con demasiada frecuencia de excusa a los luteranos para su 

Los cristianos son al 
mismo tiempo personas 
de esperanza y valentía, 
realismo e inquietud. 

20



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

pasividad y su falta de acción en la esfera pública. No siempre 
hemos actuado para exigir responsabilidades a los gobiernos o a 
nosotros mismos. El comprensible deseo de seguridad y orden ha 
llevado a muchos a permanecer complacientes o incluso a apoyar 
regímenes y sistemas opresivos. En otras ocasiones, algunos 
luteranos han mostrado triunfalismo o intolerancia al emprender 
acciones políticas.

Esta iglesia reconoce estos 
fracasos del pasado y se 
compromete a renovar 
sus acciones para exigir 
responsabilidades a 
los líderes cívicos y a 
quienes ocupan puestos 
de autoridad política. 
En circunstancias normales, actuar en favor de la rendición de 
cuentas significa hacer uso de las herramientas del proceso 
democrático estadounidense. El concepto del consentimiento 
de los gobernados implica una relación continua entre quienes 
ocupan puestos de autoridad y sus electores. Quienes ostentan la 
autoridad deben rendir cuentas sobre cómo utilizan esa autoridad 
y los recursos que se les han confiado. 

En ocasiones, exigir responsabilidades a quienes ostentan la 
autoridad puede requerir la participación en protestas públicas 
no violentas. En algunos casos, los actos de desobediencia civil no 
violentas pueden estar justificados.16 Incluso cuando es necesario 
recurrir a estas herramientas, tales acciones deben guiarse 
siempre por una ética de amor y un espíritu de construcción del 
bien común. 

Artículo 8 Dios proporciona múltiples herramientas para luchar 
por el bienestar social. Dado que las Escrituras son la norma 
para la fe y la vida, todos los esfuerzos cristianos se juzgan de 
acuerdo con su proclamación central. La tradición teológica 
luterana también considera las ideas de los escritos del Libro de 
la Concordia como interpretaciones fieles, aunque condicionadas 
históricamente, de las Escrituras.17 

Esta iglesia reconoce ... fracasos 
del pasado y se compromete a 
renovar sus acciones para exigir 
responsabilidades a los líderes 
cívicos y a quienes ocupan 
puestos de autoridad política. 

21



Un pronunciamiento social sobre:

Nuestra iglesia enseña que 
Dios también proporciona 
la razón humana como un 
don que debe utilizarse 
para buscar la justicia 
y la armonía social. Los 
luteranos han utilizado a 
veces el lenguaje de la “ley natural” para describir los valores y 
fines compartidos que Dios ha dado para guiar a todos los seres 
humanos, individual y colectivamente. 

En su forma más básica, la ley natural se refiere al principio 
inherente de que se debe adorar a Dios, se debe hacer el bien 
y se debe evitar el mal. La Regla de Oro lo expresa de manera 
sucinta: “En todo, haz a los demás lo que quisieras que te hicieran 
a ti...” (Mateo 7: 12a). Esto explica el sentimiento expresado en 
el Catecismo Mayor de que los Diez Mandamientos, como ley 
natural, están “escritos en los corazones de todas las personas”.”18  

Sin embargo, el carácter de la ley natural ha sido malinterpretado 
y, con demasiada frecuencia, se ha utilizado como arma contra 
personas consideradas diferentes, especialmente contra grupos 
ya marginados y oprimidos. Esto se ha hecho seleccionando leyes 
concretas de las Escrituras e imponiéndolas a otros. Esta visión 
hace un uso indebido de la función de la Ley en las Escrituras. La 
ley natural no es un conjunto de normas específicas o costumbres 
sociales inmutables. La atención legítima a los principios humanos 
compartidos solo puede ser una parte del trabajo continuo de 
deliberaciones y conversaciones comunitarias. 

La tradición luterana aprecia las capacidades humanas como 
dones de Dios. Entre ellas se incluyen, por ejemplo, la razón, la 
emoción, la experiencia, la imaginación y los campos de estudio 
científicos. El enfoque luterano para pensar en la vida cívica, 
entonces, emplea principios de ética y conceptos políticos como la 
autodeterminación mutua y el bien común. La tradición luterana 
reconoce que todos los esfuerzos humanos se ven empañados 
y distorsionados por el pecado. No obstante, estas herramientas 
proporcionan una base común para que los cristianos trabajen 
con otras personas de buena voluntad en pro del bienestar de la 
sociedad.

Nuestra iglesia enseña que Dios 
también proporciona la razón 
humana como un don que debe 
utilizarse para buscar la justicia y la 
armonía social.

22



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Las enseñanzas sociales de esta iglesia se rigen por las Escrituras 
y buscan emplear los muchos dones de las capacidades humanas 
para abordar la vida social contemporánea. Si bien las enseñanzas 
oficiales rigen y guían las posiciones de esta iglesia sobre 
cuestiones sociales, los luteranos reconocen la posibilidad de 
seguir repensando y reconsiderando a través del discernimiento 
como comunidad.19

Artículo 9 Como luteranos 
que participamos en la 
vida cívica con el fin de 
buscar el bienestar de todos, 
reconocemos que esta labor 
no es exclusiva ni propiedad 
de los cristianos. “Caminar 
humildemente” con Dios 
(Miqueas 6:8) debe incluir la 
búsqueda de las ideas, los valores y las contribuciones sensatas 
de todas las personas, independiente de su tradición religiosa o 
cosmovisión. El bien de todos debe discernirse en común.20 

Los cristianos, como individuos o como cuerpo de Cristo en el 
mundo, no tienen garantizado un razonamiento superior o mejor 
que el de las personas de otras religiones o cosmovisiones. Esto 
significa que los luteranos rechazan la afirmación, explícita o 
asumida por algunos, de que los cristianos tienen un conocimiento 
revelado o una visión única de los asuntos cívicos y políticos. 

Esto no significa que los cristianos no tengan nada que aportar 
o que deban evitar recurrir a su tradición, enseñanza o lenguaje 
de fe al hablar de asuntos públicos. La gracia de Dios, recibida 
en la fe, da a las personas la capacidad de escuchar y actuar en 
cooperación con sus vecinos por el bien común. El sentido de la 
llamada de Dios agudiza el compromiso con la dignidad humana, 
porque entendemos que todos somos creados a imagen de Dios. 
Esto despierta el sentido de la llamada bíblica de Dios a la justicia 
y la paz. 

La buena nueva de Jesús cambia los corazones hacia la compasión 
y el cuidado. Liberados del pecado y de la carga de buscar la 
salvación eterna por nuestros propios esfuerzos, podemos unirnos 

“Caminar humildemente” con 
Dios (Miqueas 6:8) debe incluir 
la búsqueda de las ideas, los 
valores y las contribuciones 
sensatas de todas las 
personas, ... de su tradición 
religiosa o cosmovisión.

23



Un pronunciamiento social sobre:

a los esfuerzos de Dios para crear y recrear las instituciones y 
comunidades de la vida social humana. El pecado permanece, 
pero los luteranos recurren a las Escrituras, encuentran ayuda 
en su herencia teológica y utilizan las capacidades humanas y las 
prácticas de discernimiento para buscar los medios de participar 
de manera sabia y crítica en la vida cívica que Dios desea. Nuestra 
vocación bautismal de servir a Dios y al prójimo se vive con otros 
en la sociedad como canales de la obra de Dios en los lugares 
cívicos de responsabilidad. 

II. DIOS LLAMA A TODAS LAS PERSONAS A UNA 			 
PARTICIPACIÓN CÍVICA SÓLIDA 					        

Artículo 10 La oración del Señor “hágase tu voluntad en la tierra 
como en el cielo” se refiere al alcance total de la voluntad de Dios 
para la creación. Sin embargo, ciertamente incluye ese aspecto 
de la vida en sociedad que describe las actividades e instituciones 
relacionadas con la vida pública, desde el vecindario hasta los 
asuntos nacionales e internacionales. La participación en la 
vida cívica se presenta en muchas formas y tamaños. Algunos 
ejemplos son entrenar fútbol en un centro comunitario, asistir 
a reuniones de la asociación de padres y maestros, participar 
en manifestaciones pacíficas, ofrecer la propia experiencia 
empresarial a una iniciativa de desarrollo comunitario, participar 
en actividades políticas y participar en programas internacionales 
de “ciudades hermanas". 

El tejido social de una sociedad depende de una participación 
prudente, vigorosa y amplia en la vida cívica. Esa participación 
es un medio a través del cual las personas profundizan sus 
relaciones, crean oportunidades y se responsabilizan mutuamente 
de la vida pública. Esto hace que el declive de la participación 
cívica en los Estados Unidos en este momento, por ejemplo, en las 
organizaciones comunitarias, sea especialmente preocupante.21 

Nuestra iglesia afirma la enseñanza luterana de que cualquiera 
que busque el bienestar de la comunidad a través de la 
participación cívica está, conscientemente o no, utilizando las 
capacidades que Dios le ha dado. No hay una sola manera 
obligatoria de vivir esto. La fe cristiana celebra la multitud de 

24



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

formas en que Dios llama a 
las personas a una vida de 
servicio y comunidad por el 
bien común. 

Este pronunciamiento 
asume y se basa en 
elementos de la enseñanza 
social relacionados con 
la vida cívica que se 
encuentran en pronunciamientos y mensajes anteriores de la 
ELCA.22 La vocación particular de ser un ciudadano activo e 
informado en relación con la vida política se articula de manera 
más completa en el mensaje social “El gobierno y el compromiso 
cívico en los Estados Unidos: El discipulado en una democracia”.23 

El mismo afirma, por ejemplo, la necesidad de orar por los líderes 
cívicos y políticos (1 Timoteo 2:1-2), la responsabilidad de votar, la 
importancia de ser activo en la esfera política y la necesidad de 
una acción colectiva para lograr un gobierno justo y compasivo.

Artículo 11 Históricamente, los luteranos han animado a 
las personas a utilizar fielmente sus dones individuales para 
el servicio cívico y político a nivel local, estatal, nacional 
o internacional. Algunos ejemplos son el trabajo en la 
administración pública, la seguridad pública, la atención sanitaria 
o la educación. Otros ejemplos son el personal militar, los jueces, 
los legisladores y los funcionarios designados. Estos y muchos 
otros son esenciales para hacer posible el funcionamiento eficaz 
de los servicios cívicos. Se insta a quienes son llamados a este 
servicio público a trabajar por la justicia y el bien común, y nunca 
por el dominio del poder o el beneficio propio, ni por grupos 
particulares con los que se identifican excluyendo a otros. 

La función pública suele destacarse en el ámbito nacional, pero 
esta iglesia anima a todas las personas a explorar el servicio a 
nivel estatal, provincial y municipal, incluido el servicio voluntario 
en juntas, agencias y comités. Es fundamental animar y orientar 
a los jóvenes y adultos jóvenes de esta iglesia a que consideren la 
posibilidad de asumir tales puestos de responsabilidad. 

Nuestra iglesia afirma la 
enseñanza luterana de que 
cualquiera que busque el 
bienestar de la comunidad a 
través de la participación cívica 
está, conscientemente o no, 
utilizando las capacidades que 
Dios le ha dado. 

25



Un pronunciamiento social sobre:

Se anima a los cristianos a adoptar una postura inicial de respeto 
hacia los vecinos que trabajan en la función pública a todos 
los niveles —local, estatal y nacional— y en las tres ramas del 
gobierno. Lamentablemente, en esta sociedad existe una caricatura 
común de los funcionarios públicos como burócratas perezosos, 
incompetentes o problemáticos. Esta imagen es muy engañosa. 
Tergiversa la complejidad del servicio cívico, incluido el gobierno. 
Desde una perspectiva cristiana, tal caricatura viola el octavo 
mandamiento, es decir, dar falso testimonio contra otra persona.

Sin embargo, los empleados públicos y los voluntarios no 
están por encima de toda crítica, y pueden fallar en sus 
responsabilidades, y de hecho lo hacen. No obstante, la postura 
por defecto hacia ellos debe ser la dignidad y el respeto, no la 
calumnia o la sospecha. No honrar a los recolectores de basura 
locales, a los trabajadores postales o a los funcionarios del 
condado por su buen trabajo es una forma en la que no vemos su 
labor y su servicio como lo hace Dios. 

Al mismo tiempo, se espera que 
los miembros del público hagan 
responsables a estos funcionarios 
públicos y funcionarios del 
gobierno. Los funcionarios públicos 
deben realizar su trabajo con 
integridad y equidad, y de manera 
que sirva al bien común. Las instituciones, los programas y las 
políticas gubernamentales deben cumplir con altos estándares 
como muestra de su importancia e impacto. Los tribunales deben 
aplicar la ley de acuerdo con los precedentes y con equidad, 
igualdad e imparcialidad para preservar la confianza pública. 
Debemos juzgar cuidadosamente los casos individuales de fracaso, 
evitando generalizaciones que sean injustas y que no ayuden a 
identificar las áreas en las que realmente se necesita mejorar.

Artículo 12 Las congregaciones, los ministerios autorizados por 
el sínodo, los ministerios universitarios y otras asambleas de 
adoración reconocidas son centros de apoyo a la participación 
cívica precisamente porque deben basarse en la Palabra viva 
de la Ley y el Evangelio de Dios. Arraigado en la Palabra y los 
Sacramentos, casi todo en el servicio, desde la reunión hasta el 

Los funcionarios públicos 
deben realizar su 
trabajo con integridad y 
equidad, y de manera 
que sirva al bien común. 

26



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

envío, nos prepara 
para unirnos a la 
actividad de Dios 
en la vida cívica. 
El movimiento 
dinámico de la 
liturgia le permite 
a los cristianos 
descansar en la 
misericordia de Dios y ser restaurados en la esperanza, pero, a 
cada paso, los prepara para ser enviados al mundo a trabajar por 
el bien de la comunidad, tanto a nivel local como más allá. 

Hay muchos ejemplos. Además de la predicación, las oraciones 
de la iglesia plantean preocupaciones sociales y piden orientación 
para quienes están en autoridad (1 Timoteo 2:1). La paz de Cristo 
es una señal de nuestra unidad en Dios y un recordatorio de 
que somos enviados a compartir esta experiencia de paz con el 
mundo. La ofrenda se recoge para apoyar a la asamblea y para 
compartir con otras personas necesitadas, tanto a nivel local 
como en todo el mundo. 

Hay muchos tipos de comunidades de adoración. Pueden tener 
una base local o abarcar regiones más amplias. En todos los 
casos, tal y como se expresa en la constitución y la enseñanza 
social de la ELCA, esta iglesia espera que cada comunidad de 
adoración se comprometa con formas de participación cívica 
activa como un elemento de la vida en la iglesia de Cristo. Esta es 
una forma vital en la que el pueblo de Dios sirve a sus vecinos en 
la sociedad humana.

Artículo 13 Las comunidades y organizaciones religiosas deben 
discernir cuándo y cómo participar de manera constructiva en la 
vida cívica. Las religiones pueden crear divisiones en la vida cívica 
o contribuir a reparar el tejido social y reconciliar a los pueblos 
divididos. Ser una fuente de sanación requiere un discernimiento 
fiel de los contextos y de las funciones y acciones específicas 
que se requieren. Esta iglesia insta a las personas de todas las 
religiones y cosmovisiones a buscar funciones constructivas 
para contrarrestar la creciente polarización hiperpartidista, la 
desconfianza y la mala voluntad. 

El movimiento dinámico de la liturgia le 
permite a los cristianos descansar en la 
misericordia de Dios y ser restaurados 
en la esperanza, pero, a cada paso, los 
prepara para ser enviados al mundo a 
trabajar por el bien de la comunidad, 
tanto a nivel local como más allá. 

27



Un pronunciamiento social sobre:

Las Escrituras, en consonancia con la constitución de la ELCA y 
la enseñanza social de nuestra iglesia, elevan una visión moral 
de la vida cívica que refleja tanto la profundidad del pecado en la 
caída humana como la elevación de la esperanza en la redención 
de Dios. La visión moral de esta iglesia no significa que esperemos 
crear el reino de Dios en la tierra, solo Dios puede hacerlo. Sin 
embargo, esta visión moral da testimonio de la idea bíblica de la 
intención de Dios de alcanzar el shalom y, por lo tanto, nos anima 
a defender tanto la justicia como la reconciliación en esta época 
de división y acritud. 

Esta visión moral se mantiene en 
tensión con el realismo de la caída 
de la naturaleza humana, pero 
nos recuerda que todos los seres 
humanos han sido creados a imagen 
y semejanza de Dios. La visión moral 
también nos recuerda que, contrariamente a las suposiciones 
comunes y a las acciones dolorosas de la vida cívica, todos somos 
iguales ante Dios. No hay vecino o extraño, ni aliado o adversario 
político por el que no murió Cristo. Como comunidad inclusiva, 
como pueblo de todas las razas y lenguas (Hechos 2, Apocalipsis 
7:9), nuestro compromiso cívico nos lleva a una inclusión más 
amplia. Nos impulsa a actuar para que todas las personas puedan 
experimentar la dignidad y la autodeterminación mutua. 

La ELCA, como miembro de la iglesia de Cristo, se ha 
comprometido desde hace mucho tiempo con la reconciliación 
y la sanación en las comunidades y la vida cívica.24 Esta iglesia, 
en todos los niveles, está llamada a responder con compasión e 
imaginación, aprovechando la experiencia e innovando nuevas 
formas de abordar los desafíos cívicos. 

Por ejemplo, los ministerios sociales en la comunidad son un 
medio de participación cívica y están ampliamente reconocidos 
por esta iglesia. Los centros de atención, los bancos de alimentos, 
los programas de vivienda y los esfuerzos de reasentamiento de 
refugiados son solo algunos ejemplos de las respuestas que se 
encuentran en las congregaciones individuales o en los ministerios 
afiliados a Servicios Luteranos en América. Esta iglesia tiene la 
responsabilidad, en colaboración con todas las personas de buena 

No hay vecino o 
extraño, ni aliado o 
adversario político por 
el que no murió Cristo.

28



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

voluntad, de mediar en los conflictos y abogar por soluciones 
justas y pacíficas, al tiempo que apoya las instituciones y políticas 
que buscan el bienestar y el poder de todos. 

Artículo 14 Discernir el mejor 
curso de acción requiere 
considerar las múltiples 
facetas de cualquier situación. 
Como reconocemos que cada 
persona es alguien por quien 
Cristo murió, esta iglesia tiene 
la responsabilidad especial de 
buscar y proporcionar espacios 
seguros para conversaciones 
desafiantes. Un espacio seguro no significa un espacio en el que 
todos estén de acuerdo. La responsabilidad de un espacio seguro 
significa proporcionar un espacio en el que todos sean honrados 
y valorados independientemente de sus creencias. Esto es cierto 
incluso cuando las comunidades de adoración discrepan o luchan 
juntas para discernir el bien común. 

En el entorno social polarizado 
contemporáneo, la práctica 
del discernimiento moral 
comunitario es un testimonio 
evangélico de la intención 
de Dios de que los seres 
humanos respeten a los demás 
y hagan un buen uso de la 
razón. Al cumplir con una 
amplia gama de vocaciones y 
provenir de una diversidad de 
experiencias, los cristianos a menudo discrepan apasionadamente 
sobre cuestiones sociales. Sin embargo, debido a que comparten 
convicciones comunes de fe, son libres, e incluso están obligados, 
a deliberar juntos sobre los desafíos que enfrentan en el mundo. 
Esto es especialmente cierto cuando el consenso es difícil o no se 
alcanza. Unidos en el bautismo con Cristo y todos los creyentes, 
los cristianos tienen el poder de acoger y celebrar su diversidad y 
permanecer en conversación.

Esta iglesia tiene la 
responsabilidad especial 
de buscar y proporcionar 
espacios seguros para 
conversaciones desafiantes. 
Un espacio seguro no 
significa un espacio en el que 
todos estén de acuerdo. 

En el entorno social 
polarizado contemporáneo, 
la práctica del discernimiento 
moral comunitario es un 
testimonio evangélico de la 
intención de Dios de que los 
seres humanos respeten a los 
demás y hagan un buen uso 
de la razón. 

29



Un pronunciamiento social sobre:

Desde la adopción en 1991 de la declaración social La Iglesia en 
la sociedad: una perspectiva luterana, la idea de nuestra iglesia 
como un espacio seguro para el discernimiento ha formado 
parte oficialmente de la identidad de la ELCA como comunidad 
de deliberación moral. Es una identidad en la que nuestra iglesia 
sigue creciendo. Como iglesia, reconocemos nuestros muchos 
fracasos a la hora de vivir esta identidad. Al mismo tiempo, damos 
gracias por poder renovar y construir sobre esta herencia. 

Artículo 15 La ELCA sirve a Dios y al prójimo en la vida cívica 
a través de sus miembros y congregaciones, pero también a 
través de sus sínodos y la organización de toda la iglesia. Estos 
compromisos de largo plazo se mencionan en la constitución 
de la ELCA y se abordaron por primera vez en la enseñanza 
social ubicada en La Iglesia en la Sociedad: Una Perspectiva 
Luterana (1991). Algunos ejemplos de esos documentos ilustran 
las continuas contribuciones cívicas de nuestra iglesia en el 
testimonio social:25 

•	 Apoyar a las organizaciones eclesiásticas de ministerio 
económico, educativo y social en su servicio a las 
necesidades humanas.

•	 Hablar sobre cuestiones urgentes y de la actualidad en las que 
la voz de esta iglesia debe hacerse oír, y que tienen una base 
clara y específica en la doctrina social de la ELCA.

•	 Trabajar con y en nombre de los pobres y los que sufren, 
y utilizar la persuasión moral para abogar por que las 
organizaciones políticas y económicas encargados de toma 
de decisiones desarrollen políticas que promuevan la justicia, 
la paz y el cuidado de la creación.

•	 Proporcionar capellanes federales en prisiones militares y 
federales.

•	 Apoyar a la Oficina Luterana para la Comunidad Mundial en 
las Naciones Unidas.

Artículo 16 Esta iglesia ha afirmado por mucho tiempo que 
una forma de discipulado implica la participación cívica como 
presencia profética. Con María, la madre de Jesús, la iglesia canta 
la acción de Dios para derribar a los orgullosos y elevar a los 
humildes (Lucas 1:51-53). La iglesia espera seguir a Jesús, quien 

30



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

declaró audazmente su llamado a proclamar buenas nuevas a los 
pobres, liberación a los encarcelados, sanación a los enfermos y 
libertad a los oprimidos (Lucas 4:18, Isaías 42:7). El papel profético 
nos muestra y nos orienta hacia un futuro mejor y de bienestar.

El papel profético en la búsqueda de la justicia, la defensa y el 
cambio social en todos los aspectos de la vida cívica requiere 
cuidado, paciencia y distinciones sabias. La participación 
cívica como presencia profética puede ser controvertida, y las 
comunidades de adoración deben tomarse el tiempo y el cuidado 
necesario para discernir e identificar los parámetros comunes de 
dicha acción, ya sea en el servicio, en la defensa o en el cambio 
social. 

Este papel profético incluye “la obligación de nombrar y 
denunciar los ídolos venerados por la gente, identificar el poder 
del pecado presente en las estructuras sociales y apoyar con 
esperanza al pueblo pobre y desposeído de poder”.”26 Como 
aspecto del ministerio de la iglesia, esta obligación corresponde 
a todos los miembros a través de nuestra vocación bautismal, 
independientemente de los cargos o funciones que desempeñemos 
dentro de la iglesia. 

Dicho ministerio puede incluir exhortar a los líderes cívicos y a las 
instituciones cuando abusan de aquellos a quienes deben servir o 
cuando se exceden en su autoridad. Esta iglesia afirma, con Martín 
Lutero, que “reprender” a quienes ostentan el poder “a través de la 
Palabra de Dios pronunciada pública, valiente y honestamente” no 
es “sedicioso”, sino “un servicio loable, noble y.… particularmente 
grande para Dios”.”27

Teológicamente, es 
importante reconocer 
que el ejercicio del 
poder social al abordar 
o desafiar la vida cívica 
es parte del trabajo de 
esta iglesia bajo la Ley, el 
reinado de la mano izquierda de Dios (artículos 5 y 20). Aunque el 
mensaje del Evangelio de la iglesia es seguro, no podemos saber 
cuáles serán los resultados del ejercicio del poder social en las 

Teológicamente, es importante 
reconocer que el ejercicio del 
poder social al abordar o desafiar 
la vida cívica es parte del trabajo 
de esta iglesia bajo la Ley.

31



Un pronunciamiento social sobre:

acciones públicas. Debemos evaluar constantemente si la justicia 
del prójimo, especialmente para los marginados, se ve favorecida 
por la presencia profética de esta iglesia.

Artículo 17 La defensa basada en la fe es una forma de trabajar 
por una vida cívica que refleje mejor la visión de Dios para un 
mundo más justo y reconciliado. La defensa se presenta de 
muchas formas, desde esfuerzos institucionales hasta prácticas 
más locales a veces denominadas “organización basada en la 
fe”.28 Sea cual sea su nivel, a menudo significa presionar a los 
líderes cívicos o a los responsables de las políticas públicas 
para que respeten las necesidades y la dignidad de todas las 
personas y de nuestro hogar común, con especial atención a los 
más vulnerables. La palabra “defensa” proviene del latín vocare 
(llamar), raíz de las palabras “voz” y “vocación”.

La defensa, sea cual sea su nivel, es una mayordomía de la voz de 
la ELCA y se basa en la constitución de la ELCA, la cual orienta a 
la ELCA a lo siguiente:29  

•	 Empoderar a los miembros para que se involucren en los 
sistemas y procesos que promueven el bienestar de la 
comunidad humana y la creación en la esfera pública, el 
gobierno local y federal, y la comunidad internacional. 

•	 Promover la justicia en respuesta al sufrimiento humano, la 
marginación y la exclusión. 

•	 Promover la igualdad, la justicia y el respeto por el valor 
de cada persona para reducir las injusticias sistémicas que 
afectan a las comunidades y sociedades.

•	 Ejercer la responsabilidad social corporativa a través de 
principios ambientales, sociales y de justicia para crear una 
sociedad justa y sostenible.

El testimonio corporativo de la ELCA se rige por la doctrina social 
de la ELCA,30 y la defensa se lleva a cabo tanto a nivel nacional 
como mundial, acompañando a las personas y las comunidades. 
Del mismo modo, este testimonio corporativo se enriquece y se 
fortalece a través de la colaboración ecuménica e interreligiosa.31 
El testimonio unido de la comunidad de fe se construye y depende 
de las relaciones de confianza y el discernimiento comunitario. 

32



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

La organización comunitaria, 
basada en la fe, a nivel local, 
nace de las relaciones de 
servicio y solidaridad. Es 
una expresión tanto del 
discipulado individual como 
de nuestra vida en comunidad. Crece con mayor fuerza a partir 
de los ministerios entre personas y comunidades a las que se les 
ha negado su dignidad humana o que buscan una mayor justicia. 
Apoya y amplifica estas voces. Aunque a veces se describe la 
defensa como “dar voz a los que no la tienen”, debemos tener 
cuidado de identificar y apoyar las oportunidades para que las 
personas hablen por sí mismas.32

Organizar a personas con intereses diversos para defender el 
bien común puede requerir prácticas diferentes en contextos 
diferentes. Establecer relaciones y compartir una visión puede 
implicar cartas, llamadas y reuniones con líderes electos y su 
personal. Puede implicar extenderles invitaciones para que visiten 
comunidades y ministerios. Implica crear conciencia pública de 
maneras que incluyen editoriales, asambleas y protestas; medios 
de comunicación ganados y pagados; testimonios públicos; y 
organizaciones comunitarias. 

Aprovechando la confianza de las relaciones personales, los 
organizadores religiosos tratan de impulsar la acción creando 
coaliciones, principalmente en contextos locales. La organización 
comunitaria religiosa se basa en valores y compromisos 
compartidos, en congregaciones y otras instituciones, a menudo 
más allá de las denominaciones y las fronteras religiosas. La 
defensa que es basada en la fe puede desempeñar un papel 
transformador en un mundo político polarizado, al reunir a las 
personas para trabajar por el bien común en la esfera pública. 

Artículo 18 El discernimiento ético y la acción para amar y 
servir al prójimo a través de la vida cívica tienen múltiples 
facetas. Una faceta vital es la participación en el gobierno y la 
política, que son dimensiones esenciales de la vida cívica. La vida 
cívica y el servicio no son equivalentes al gobierno y la actividad 
política, pero cuando se comprenden y practican correctamente, 
la actividad política es necesaria y buena. Por lo tanto, es 

La organización comunitaria, 
basada en la fe, a nivel local, 
nace de las relaciones de 
servicio y solidaridad. 

33



Un pronunciamiento social sobre:

importante distinguir entre ética y política, y esta iglesia enseña 
que las preocupaciones cívicas o políticas deben guiarse por la 
enseñanza ética.

La ética implica un cuidadoso discernimiento sobre lo que es 
correcto, bueno o adecuado. Se pregunta qué debemos hacer o no 
hacer, qué debemos valorar o no valorar, y quiénes debemos ser 
o no ser dentro de la comunidad. En otras palabras, la ética busca 
reflexionar sobre lo que trataremos de ser y hacer para formar una 
comunidad de bienestar. Las declaraciones sociales de la ELCA son 
documentos éticos que proporcionan la enseñanza de esta iglesia 
para abordar estos temas, que incluyen la vida cívica y política.

La palabra “política” (polis significa “el pueblo” en griego) se 
utiliza a menudo hoy en día para expresar el disgusto por 
las prácticas deshonestas, la búsqueda del control exclusivo, 
las mentiras y los engaños. Se utiliza para describir el uso 
pecaminoso de la autoridad. Tales prácticas son pecaminosas y 
constituyen peligros reales a los que esta sociedad debe hacerle 
frente. Sin embargo, la tradición luterana enseña que Dios crea 
a los seres humanos como seres políticos y es el creador y la 
fuente última de la esfera política. 

Por lo tanto, “política”, 
tal y como se utiliza en 
este pronunciamiento, 
describe un aspecto 
necesario y positivo de la 
vida humana. Describe la 
negociación de cómo se 
comparten los beneficios, 
las cargas, los derechos y 
las responsabilidades de vivir en una sociedad. La política, en este 
sentido, se da siempre que dos o más personas se reúnen para 
vivir juntas en comunidad. ¡Esto incluye la vida en la familia y en 
la iglesia! La política describe la actividad en la que se negocian 
y gestionan los intereses de cada persona y el bienestar de la 
comunidad. La política es una dimensión buena y, de hecho, 
esencial para el bienestar humano.

“Política”, tal y como se utiliza en 
este pronunciamiento. Describe 
la negociación de cómo se 
comparten los beneficios, 
las cargas, los derechos y las 
responsabilidades de vivir en 
una sociedad.

34



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

La política siempre es complicada y confusa porque implica 
diplomacia, compromiso, ambigüedad, persuasión y decisión. 
La realidad es que vivir en comunidad requiere negociaciones, 
a veces difíciles, sobre la (re)distribución continua de recursos, 
derechos, responsabilidades, oportunidades y acceso para todos 
los miembros de la sociedad, según sea necesario para formar 
una comunidad saludable. Incluye la legislación, la aplicación de 
la ley, la evaluación judicial, la planificación y organización de 
la comunidad, la defensa y la distribución de bienes y servicios 
(como el servicio postal, la asistencia al exterior, etc.).

La política y la ética están necesariamente relacionadas. La ética 
discierne; la política implementa. Por ejemplo, la ética presenta 
el principio de la autodeterminación como un valor fundamental 
de una comunidad política saludable. La actividad gubernamental 
y política puede evaluarse en función de cómo fomenta la 
autodeterminación mutua de cada comunidad en una sociedad y 
si el poder está disponible y se produce para todos los miembros 
de esa sociedad, especialmente los que pertenecen a poblaciones 
vulnerables o minoritarias (artículos 23 y 22). 

Artículo 19 Los dos milenios que nos separan del contexto 
social de Jesús hacen difícil apreciar las dimensiones políticas 
de su ministerio. Jesús no era político en el sentido de afiliarse 
a un partido político o círculo de liderazgo en particular. No 
negociaba ni legislaba leyes o reglamentos cívicos. Sin embargo, 
las enseñanzas de Jesús, como sus instrucciones de cuidar a los 
pobres y marginados (Lucas 4:18-19, Mateo 5:3-10), desafiaban 
las normas socioeconómicas y los sistemas sociales y tenían 
implicaciones políticas. Su crítica a los líderes políticos (Lucas 
13:32) lo llevó a entrar en tensión con las autoridades de su época.

Además, cuando los primeros cristianos afirmaban que “Jesús 
es el Señor” (Romanos 10:9), estaban haciendo una afirmación 
con implicaciones políticas: César no es el Señor. Por lo tanto, 
algunos pasajes de las Escrituras pueden ser tanto declaraciones 
teológicas como políticas (Hechos 10:36, Filipenses 2:11). Hacen 
una afirmación política en el sentido de que todo gobierno es 
responsable ante Dios y que los cristianos no deben dar lealtad 
primaria a ningún gobierno.

35



Un pronunciamiento social sobre:

Si Jesús es el Gobernante (Señor), entonces ninguna nación, 
constitución, gobierno u oficial puede tener nuestra lealtad 
principal. Los mandamientos de Dios y el imperativo de servir 
al prójimo tienen una prioridad singular para los cristianos. El 
gobierno de Dios no debe asociarse con una persona en particular 
o una estructura mundana como un gobierno, una nación o un 
movimiento político. Al igual que con Jesús, el llamado a amar al 
prójimo y hacer justicia nos estimula a comprometernos con la 
sociedad en lugar de alejarnos de ella.

Solo con la atención adecuada a lo 
político podemos ejercer el amor 
al prójimo y servir a la justicia del 
prójimo para hacer que el gobierno 
rinda cuentas, oponernos a la 
opresión social, buscar diversos 
tipos de liberación y trabajar por el bien común. El compromiso 
político, en este sentido, es un medio para canalizar el amor de 
Dios a través de la participación cívica. 

En este sentido, abordar 
cuestiones en la arena 
política es un elemento del 
llamado cristiano. Esto es 
cierto tanto para el individuo 
como para nuestra iglesia en 
su testimonio corporativo. 
Si bien los cristianos 
individuales se comprometen políticamente, a menudo a través 
de partidos políticos, la iglesia institucional como tal no debe ser 
una comunidad partidista. Cuando la iglesia aborda cuestiones 
sociales, algunas personas pueden interpretarlo, criticarlo o 
incluso reprenderlo por ser partidista. Sin embargo, esta iglesia 
busca un discernimiento cuidadoso y criterios claros para 
participar en la obra de Dios en la esfera política, criterios que 
trascienden el partidismo (véase “Gobierno y compromiso cívico”, 
artículos 21-23, 25 y 37).33

Artículo 20 Todos los bautizados deben lidiar con la relación 
entre su fe, la iglesia y la vida cívica mientras viven sus 
responsabilidades de “cuidar de los demás y del mundo que Dios 

Solo con la atención 
adecuada a lo político 
podemos ejercer el 
amor al prójimo.

Esta iglesia busca un 
discernimiento cuidadoso y 
criterios claros para participar 
en la obra de Dios en la 
esfera política, criterios que 
trascienden el partidismo.

36



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

creó, y trabajar por la justicia y la paz”34 La participación de esta 
iglesia en la vida cívica se refleja principalmente en las vidas de 
sus miembros, que encarnan el discipulado en sus comunidades 
y relaciones. En consonancia con el testimonio de las Escrituras 
y la tradición luterana, la ELCA es clara en su enseñanza de que 
todos los cristianos comparten el llamado a la participación cívica 
y política. Esta iglesia afirma con firmeza este llamado compartido 
de todos los bautizados.

Sin embargo, los ministros 
inscritos (como obispos, 
pastores y diáconos) se 
enfrentan a oportunidades y 
retos particulares a la luz de sus 
cargos y sus funciones públicas. 
Es más fácil sugerir pautas para 
una relación responsable entre 
el cargo del ministro inscrito y su función pública en la sociedad 
que proporcionar instrucciones precisas para navegar el terreno 
peligroso creado por las batallas políticas hiperpolarizadas.  No 
obstante, los compromisos teológicos de esta iglesia ofrecen 
principios para guiar a los ministros inscritos en su servicio tanto 
a la iglesia como a la sociedad. 

A los ministros inscritos se les confía la proclamación de la obra 
misericordiosa y redentora de Cristo, con el ministerio público de 
la Palabra. En esto, están llamados a proclamar tanto la Ley como 
el Evangelio. Proporcionan cuidado bíblico, teológico y espiritual, 
así como orientación moral a través de la predicación, la oración, 
la enseñanza, la defensa, el acompañamiento y el servicio. 
Esta Palabra viva, a través del poder del Espíritu Santo, puede 
transformar vidas a medida que Cristo comienza a tomar forma 
en las personas de fe. 

En cuanto a la Ley de Dios, la teología luterana enseña (artículo 
5) que su uso teológico (segundo uso) nos convence de nuestros 
pecados, y eso incluye nombrar la participación en los males 
sociales y estructurales. La predicación y la enseñanza del uso 
civil (primer uso) se centran en cuestiones sobre si una sociedad, 
individual y colectivamente, está fallando en lograr el bienestar 
de todos. En términos del Evangelio, el amor de Dios nos libera 

Los compromisos teológicos 
de esta iglesia ofrecen 
principios para guiar a 
los ministros inscritos en su 
servicio tanto a la iglesia 
como a la sociedad. 

37



Un pronunciamiento social sobre:

del miedo a la muerte y la condena para que podamos servir al 
prójimo, incluso a través de la participación cívica. 

En el ministerio registrado, se espera que los diáconos, 
pastores y obispos conecten la fe cristiana con los problemas 
contemporáneos, y la teología con la vida. La constitución modelo 
de la ELCA para las congregaciones establece que deben “hablar 
públicamente al mundo en solidaridad con los pobres y oprimidos, 
defendiendo la dignidad, la justicia y la equidad para todas las 
personas”.35 

Por lo tanto, tienen la responsabilidad de representar las 
experiencias y perspectivas de vida de la comunidad eclesiástica, 
entretejidas con sus experiencias de liderazgo y formación. Esto 
hace que su trabajo sea político, como lo fue el de Jesús (artículo 
19). No autoriza el partidismo, como, por ejemplo, al decirle a los 
miembros por qué candidatos o partidos políticos deben votar o 
pertenecer (artículo 36).

Aunque las oportunidades y responsabilidades del ministerio 
inscrito son una bendición, el oficio de la predicación presenta 
auténticos retos terrenales debido a su doble carácter. Por lo 
tanto, los ministros de la iglesia se enfrentan a varios peligros que 
se complican aún más debido a la creciente polarización política 
(artículo 40).

Por un lado, en el desempeño de su trabajo adecuado, los 
ministros pueden verse tentados a olvidar que el suyo es 
un oficio de la Palabra, instituido por Dios con el propósito 
específico de cultivar la fe.36 Esta labor se lleva a cabo mediante 
la proclamación del perdón de los pecados y la promesa de 
la vida eterna en la muerte y resurrección de Jesucristo. Del 
mismo modo, pueden verse tentados a descuidar su función de 
amonestar y exhortar a seguir el camino de vida de Cristo. Si se 
olvida o se descuida esta función propia, entonces los ministros 
no cumplen con el ministerio que es exclusivo de la iglesia.

Por otro lado, en su importante labor (trabajo ajeno) de ministerio 
para abordar cuestiones públicas, existen peligros tanto de 
orgullo como de desesperación. Por un lado, los ministros pueden 
verse tentados por la presunción, una certeza que los llevaría 

38



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

a pretender tener demasiado conocimiento, rectitud religiosa o 
autoridad para hablar de cuestiones cívicas y políticas.37 Por otro 
lado, existe la tentación de la resignación o el quietismo, de modo 
que la complacencia sustituye al coraje y al compromiso. 

A pesar de estos desafíos, 
esta iglesia sostiene que los 
ministros inscritos tienen la 
responsabilidad de hablar 
sobre cuestiones públicas 
con fidelidad, sujetos a las 
Escrituras y las Confesiones 
Luteranas y, regidas por la 
doctrina social oficial de la 
ELCA. Son representantes de esta iglesia y de sus comunidades 
eclesiásticas. Esta responsabilidad es especialmente crítica 
cuando el clima político ha hecho cada vez más difícil para 
la iglesia vivir su “presencia profética”. Es decir, esta iglesia 
sostiene que tiene la “obligación de nombrar y denunciar los 
ídolos venerados por la gente, identificar el poder del pecado 
presente en las estructuras sociales y de apoyar con esperanza 
al pueblo pobre y desposeído de poder”.38 

Los ministros inscritos deben tomar en serio el contexto más 
amplio y el entorno comunitario al ofrecer orientación y 
discernimiento mientras trabajan junto con sus comunidades 
eclesiásticas para determinar cómo participar en la vida cívica. 
Los ministros inscritos deben tener un profundo conocimiento de 
su comunidad y dar prioridad a las relaciones de comprensión 
mutua, incluso cuando formulan preguntas incisivas y desafiantes. 
Son responsables ante la iglesia en general y las comunidades 
eclesiásticas a las que sirven, de manera que le  dan prioridad a 
servir en amor por encima de ser servidos.

Al mismo tiempo, los ministros inscritos necesitan el amor y el 
cuidado de las comunidades a las que sirven. Los participantes 
en nuestras comunidades eclesiásticas tienen la responsabilidad 
de escuchar, respetar y apoyar fielmente a sus líderes inscritos 
mientras estos disciernen adecuadamente cómo abordar las 
cuestiones públicas. Esa responsabilidad en la reciprocidad 
derivada del amor cristiano exige el consejo, el desafío, el aliento 

Los ministros inscritos tienen 
la responsabilidad de hablar 
sobre cuestiones públicas con 
fidelidad, sujetos a las Escrituras 
y las Confesiones Luteranas y, 
regidas por la doctrina social 
oficial de la ELCA.

39



Un pronunciamiento social sobre:

y el cuidado, todos guiados por el Espíritu, hacia los ministros 
inscritos mientras tratan de cumplir su función pública tanto en 
la iglesia como en la sociedad. Los participantes deben tener en 
cuenta que los líderes inscritos se enfrentan a riesgos particulares 
si pertenecen a comunidades históricamente marginadas o sirven 
en contextos incómodos. La comunidad debe ser intencional en 
proporcionar cuidado para su seguridad y bienestar. 

La fe y el llamado bautismal de la Iglesia Cristiana recuerdan 
tanto a los ministros laicos como a los inscritos nuestra unidad 
fundamental en la vida, la resurrección y las promesas eternas 
de Cristo. Vivir esta unidad en palabras y hechos es una 
responsabilidad compartida entre los inscritos y los laicos.

III. EVALUACIÓN DE LA FORMA DE GOBIERNO CONSTITUCIONAL 
DE LOS ESTADOS UNIDOS					                 

Artículo 21 Las Confesiones Luteranas afirman la autoridad y la 
actividad política39 en principio como una forma en que el Dios 
Trino protege y coordina la compleja red de relaciones sociales 
y económicas para el bienestar humano. Sin embargo, con el 
tiempo, los luteranos han llegado a comprender que estamos 
llamados a vivir con una cautelosa vigilancia respecto a todas 
las formas de gobierno, ya que algunas proporcionan mejores 
medidas de bienestar que otras. Además, hemos llegado a 
reconocer más plenamente cómo el pecado impregna no solo la 
acción individual, sino todos los sistemas y estructuras humanas.

En la tradición teológica luterana, la pregunta clave que se plantea 
sobre el gobierno es en qué medida sirve a los propósitos de 
Dios de justicia y buen orden, especialmente en el cuidado de los 
miembros más vulnerables de la comunidad.

Este discernimiento sobre la autoridad política se remonta a la 
Reforma, como se evidencia en los catecismos de Lutero y en 
muchos escritos de los reformadores.40 El Catecismo Mayor dice: 
“Por lo tanto, sería apropiado que el escudo de armas de todo 
príncipe recto estuviera adornado con una barra de pan en lugar 
de un león o una corona de ruda [una hierba medicinal], o que 
se estampara una barra de pan en las monedas”.41 En lugar de 
conquistar más tierras o acumular más riqueza, la función del 

40



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

gobierno debería centrarse en garantizar que cada persona reciba 
todo lo necesario para su bienestar diario. 

Dado que el gobierno es una estructura indispensable de la 
sociedad, los luteranos han concedido históricamente respeto 
y obediencia a las buenas autoridades e instituciones civiles, 
en consonancia con Romanos 13. Al mismo tiempo, la tradición 
luterana también sostiene que existe la responsabilidad de evaluar 
y pedir cuentas a las personas y las instituciones. La herencia 
luterana contiene ejemplos de líderes que denuncian el mal uso 
de esas instituciones y también cooperan con ellas en pro del bien 
común. La forma en que se entiende y se utiliza el poder es clave 
para esta evaluación.

Artículo 22 La vida social humana es un ámbito en el que 
coexisten múltiples formas de poder. Esta iglesia enseña que 
una evaluación esencial de cualquier uso del poder ya sea en 
la ley, la política o la acción, es, si extiende el poder de Dios a 
las personas y los grupos. Esta evaluación es especialmente 
importante con respecto a aquellos a quienes se les ha negado 
el poder históricamente o que han sido marginados por los 
sistemas sociales.

Como Creador de todo lo que existe, Dios es soberano. Pero la 
soberanía de Dios da lugar a criaturas que no son Dios, dándoles 
poder y sustento. El poder de Dios crea el poder de las criaturas 
en lugar de privarlas de él (Artículo 2). El poder divino, que 
se entrega a sí mismo, es siempre y en todas partes plural. Es 
decir, el poder divino no produce un único centro de poder, sino 
múltiples transmisiones de poder. 

Esa visión del poder es fundamental para la noción luterana 
de la justificación solo por la gracia (artículo 5). La declaración 
de justificación de Dios es un acto soberano de Dios, pero ese 
acto soberano se nos comunica a través de la fe. En la tierra, el 
objetivo y el poder de la justificación es cumplir y sanar a los 
pecadores a través de la fe, es decir, dar a los pecadores el poder 
de convertirse en lo que fueron creados para ser. El acto soberano 
de Dios es el “momento” inicial del poder, pero no es el poder 
cumplido.42 Del mismo modo, el poder de la Cena del Señor para 
Lutero es la sanación y el fortalecimiento del receptor.

41



Un pronunciamiento social sobre:

El dominio de Dios satisface las necesidades de todas las criaturas 
vivientes (Salmo 145). El poder divino no es el modelo político 
habitual de poder. La concepción política común equipara el poder 
con la capacidad de controlar y dominar. No es plural, es decir, 
busca más para sí mismo y menos para los demás. Este es el tipo 
de poder al que se refiere la famosa aforismo “el poder corrompe”. 
Este poder distorsionado de dominación y control contrasta con 
la soberanía divina, que se cumple al crear y aumentar el poder 
equitativo de las criaturas de Dios.

Como tal, todo poder puede evaluarse por su adhesión al 
propósito divino creativo y abnegado. Puede evaluarse por el 
grado en que el poder se distorsiona y se utiliza indebidamente en 
aras de la dominación y la explotación. Esto es cierto tanto en el 
gobierno como en la interacción cívica, la religión organizada, los 
negocios, la aplicación de la ley o la familia.

En la medida en que el poder 
humano se dirige única 
o principalmente hacia el 
control o la dominación 
de otros, es una distorsión 
pecaminosa del poder de 
Dios. Es pecado cuando el 
poder, que está destinado 
a satisfacer a otras criaturas, se utiliza en cambio para destruir 
el poder independiente de otros, de forma intencionada o no. El 
poder ejercido como dominación vacía a quienes están sujetos a 
él, mientras que quienes lo controlan pierden la vitalidad que les 
permite adaptarse.

Como todo poder, el poder gubernamental es bueno en 
principio, pero está sujeto a distorsiones sistémicas e impulsos 
pecaminosos. Esta declaración analiza las distorsiones sistémicas 
en varios puntos (artículos 4, 38 y 44). Los que están en el 
gobierno, como todas las personas, son pecadores y están sujetos 
a limitaciones de conocimiento, por muy bienintencionados que 
sean, y a la tentación de no reconocer los límites. 

Como resultado, el gobierno puede buscar a menudo su propio 
beneficio o el de sus electores más influyentes a expensas de 

En la medida en que el poder 
humano se dirige única o 
principalmente hacia el control 
o la dominación de otros, es 
una distorsión pecaminosa del 
poder de Dios. 

42



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

gran parte de su población. Esto es especialmente probable si 
se considera la política y la participación ciudadana como una 
colección de grupos de interés enfrentados entre sí, inmersos en 
un juego de suma cero en el que solo hay ganadores y perdedores. 
Esta visión distorsiona el poder y lo convierte en una lucha por la 
dominación y el control.

Hay circunstancias que requieren el uso del poder dominante 
para defenderse de aquellos que están causando un 
daño significativo, como otro gobierno. En determinadas 
circunstancias, incluso la guerra puede ser legítima, por ejemplo, 
para defender el propio país contra amenazas existenciales o 
para oponerse a regímenes totalitarios. En tales circunstancias, 
el poder dominante puede justificarse con buena conciencia para 
contrarrestar un daño inmenso.43 

Sin embargo, incluso en esos casos, los cristianos y otras personas 
creen que deben respetarse ciertas restricciones. Por ejemplo, los 
no combatientes y los antiguos combatientes, incluidos los del 
bando enemigo, deben ser tratados con cuidado, como criaturas 
de Dios, y no como meros objetos de control o dominación.

Artículo 23 La estrella de guía del poder divino implica criterios 
adicionales para evaluar la acción del gobierno. El poder 
creativo y sustentador de Dios, que se entrega a sí mismo, dota 
a las criaturas humanas de agencia, la capacidad de trazar su 
propio camino. Por lo tanto, los dones del poder incluyen una 
presunción de autodeterminación. (Sin embargo, esta presunción 
de autodeterminación tiene poco que ver con la ideología del 
“individualismo”, es decir, que los intereses del individuo deben 
tener prioridad).

Por lo tanto, un criterio importante para evaluar la acción del 
gobierno es si amplía la autodeterminación del pueblo y, por 
lo tanto, su poder. En la práctica, esto significa que el punto de 
partida necesaria para considerar lo que es bueno para los demás 
debe ser lo que esos demás creen que es bueno para ellos. 

Esto tiene implicaciones, por ejemplo, a la hora de decidir qué 
nivel de gobierno, si lo hay, actúa adecuadamente en una situación 
determinada. En muchos casos se necesita un gobierno nacional. 
En otros casos, un gobierno nacional puede estar muy alejado 

43



Un pronunciamiento social sobre:

de ciertas realidades locales. Del mismo modo, los gobiernos 
locales o estatales pueden estar más alejados de los efectos 
de sus acciones sobre quienes están fuera de su autoridad. La 
distancia puede aumentar la posibilidad de error a la hora de 
determinar qué conducirá al bienestar de los demás y qué dañará 
la autodeterminación y el poder de los demás. No se trata de un 
juicio de valor, sino simplemente de una descripción de los límites 
del gobierno, incluso en una democracia representativa.

Estas posibilidades, a su vez, significan que tanto los que están 
en el gobierno como los que gobiernan deben preguntarse qué 
nivel de gobierno es el más adecuado y cuál es la mejor manera 
de diseñar políticas que fomenten la autodeterminación. Por eso 
también es importante crear oportunidades para que participen 
y sean escuchados aquellos que se verán más directamente 
afectados por esas decisiones. 

Sin embargo, una presunción no es una regla, y la 
autodeterminación no es un valor absoluto. Esa es una diferencia 
con respecto a la ideología del individualismo, en la que se da 
prioridad y autonomía absoluta a los deseos y creencias del 
individuo. La autodeterminación es una presunción, una barrera 
de protección. A veces, las leyes y los reglamentos deben 
oponerse a lo que las personas creen que es bueno para ellas. Los 
individuos y los grupos pueden equivocarse sobre lo que es bueno 
para ellos.

La presunción de autodeterminación es especialmente necesaria 
cuando lo que parece bueno para “mi grupo” perjudica 
significativamente a otros y a su autodeterminación. Esto 
se debe a que la autodeterminación ya incluye una norma 
de reciprocidad. Como presunción universal derivada del 
poder creador y sustentador de Dios, también da prioridad 
a la autodeterminación de los demás. La mutualidad de 
la autodeterminación y su fundamento en el poder divino 
distinguen esta visión del individualismo. 

En consecuencia, esta iglesia hace hincapié en que la 
autodeterminación siempre incluye la autodeterminación mutua 
y plural, que es también el reparto del poder. No significa hacer 
lo que uno quiera a expensas de los demás. La autodeterminación 

44



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

es necesariamente 
autodeterminación 
mutua. Esto puede 
entenderse como una 
forma de la regla de 
oro: extiende a los 
demás su autodeterminación como deseas que se te extienda a ti.44  

Tanto el modelo del poder divino como la consiguiente presunción 
política de la autodeterminación incluyen un criterio de fomento 
de las transmisiones múltiples del poder, es decir, la pluralidad. 
Ambos son elementos indispensables para reflexionar sobre la 
naturaleza y el propósito de los gobiernos, incluidos los de los 
Estados Unidos. 

Artículo 24 En los Estados Unidos, la Constitución, ratificada 
en 1788, establece el marco federal de lo que la autoridad 
política puede y no puede hacer con respecto a sus ciudadanos 
y otras instituciones gubernamentales y no gubernamentales.45 
Establece un gobierno nacional compuesto por tres autoridades 
con funciones y poderes distintos: el ejecutivo, el legislativo y 
el judicial. Reserva ciertos asuntos a los estados y otros a los 
ciudadanos del país, independientemente del estado en el que 
vivan. También reconoce los gobiernos soberanos indígenas. 

La Constitución de los Estados Unidos no era totalmente única. 
Hay precedentes en la historia de la humanidad de lo que 
reconocemos como “democracia” o “república”. La Constitución 
ni siquiera fue el primer marco de gobierno de los incipientes 
Estados Unidos. Esa distinción correspondía a los Artículos de la 
Confederación, adoptados por el Congreso Continental en 1777 y 
ratificados por los 13 estados en 1781.46 

En pocos años, quedó claro que el joven país probablemente no 
sobreviviría bajo los Artículos de la Confederación. No existía 
un poder ejecutivo eficaz para hacer cumplir las decisiones del 
Congreso nacional, y la nación corría el peligro de incurrir en 
impago de sus deudas. Los estados tenían políticas separadas, 
a menudo contradictorias, que en ocasiones estaban dirigidas 
a otros estados, así como monedas separadas. Estas y otras 
deficiencias produjeron un fracaso que dio lugar a la Constitución. 

Esta iglesia hace hincapié en que la 
autodeterminación siempre incluye 
la autodeterminación mutua y plural, 
que es también el reparto del poder.

45



Un pronunciamiento social sobre:

La Constitución era única en aspectos cruciales. La Constitución 
de 1788 no hace ninguna mención a Dios ni a la religión, salvo 
para prohibir que se exijan pruebas religiosas para ocupar cargos 
federales. Y, por primera vez en la historia, el documento que 
regía a un pueblo tenía que ser ratificado por el pueblo al que 
gobernaba, en lugar de ser impuesto por un monarca, un Estado 
soberano o una autoridad religiosa.

La Constitución también lucha contra la monopolización de la 
soberanía y el puro interés propio mediante el establecimiento de 
controles y contrapesos entre las instituciones y con los estados. 
La estructura del nuevo gobierno se diseñó explícitamente para 
combatir el interés propio extremo, que los redactores habían 
experimentado tanto bajo una monarquía parlamentaria como 
entre los estados incluidos en los Artículos de la Confederación. 

Era controvertido prever un ejecutivo fuerte, como lo hacía la 
Constitución. Por ello, los redactores limitaron el poder ejecutivo, 
reservando ciertos asuntos para el poder legislativo o el judicial. 
Del mismo modo, la Constitución prevé un ejecutivo no elegido 
por el Congreso, para limitar el poder y la influencia de este. 
Además de reservar algunas áreas de autoridad a los estados, la 
Constitución otorgó a todos los estados la misma representación 
en el Senado de los Estados Unidos para combatir el temor de 
que los estados más grandes ignoraran o destruyeran la vitalidad 
de los estados más pequeños. Se establecieron los tribunales 
para resolver disputas e interpretar las leyes. La autoridad de 
los tribunales también estaban controlada por ciertos medios 
legislativos y ejecutivos.

La Constitución es a la vez 
fundamental y ambiciosa. 
Sirve de ejemplo y señala 
a esta sociedad los valores 
y prácticas que la nación 
aún no ha cumplido. Su 
preámbulo expresa claramente el propósito de este gobierno y 
proporciona una referencia para evaluar la fidelidad nacional a 
ese propósito:

Nosotros, el pueblo de los Estados Unidos, con el fin de 
formar una Unión más perfecta, establecer la justicia, 

La Constitución es a la vez 
fundamental y ambiciosa. Sirve de 
ejemplo y señala a esta sociedad 
los valores y prácticas.

46



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

garantizar la tranquilidad nacional, atender a la defensa 
común, fomentar el bienestar general y asegurar los 
beneficios de la libertad para nosotros mismos y para 
nuestra posteridad, por la presente promulgamos y 
establecemos esta Constitución para los Estados Unidos 
de América.47

Estas aspiraciones proporcionan criterios seculares para evaluar 
al gobierno y también dan especificidad a la pregunta cristiana: 
“¿Sirve el gobierno al bienestar del prójimo?”. 

Artículo 25 La característica 
más radical de la Constitución 
son sus tres primeras 
palabras: “Nosotros, el 
pueblo”. Nunca antes se había 
exigido a los gobernados 
que votaran para que su gobierno entrara en vigor, para 
“promulgar y establecer” dicho gobierno. “El pueblo” determina 
cómo será gobernado, lo que establece una preferencia por la 
autodeterminación inherente al proceso constitucional, tanto o 
más que en la propia Constitución.

La historia posterior de las enmiendas a la Constitución hace más 
explícita esta preferencia por la autodeterminación mutua. En el 
momento de la ratificación, “el pueblo” se limitaba en gran medida 
a los hombres blancos libres. Muchos estados también imponían 
el requisito de ser propietario de bienes para tener derecho al 
voto. La esclavitud era reconocida y aceptada por la Constitución. 
De hecho, los estados esclavistas recibían representación adicional 
en el Congreso gracias a la cláusula constitucional que contaba 
a los esclavos como tres quintos de una persona, a pesar de que 
esos estados les negaban la personalidad jurídica y el voto. 

La mayoría de los miembros de las naciones indígenas, a quienes 
no se les concedió la ciudadanía estadounidense hasta 1924, no 
tenían voz ni voto en la representación. Aunque la soberanía de 
los indios americanos está reconocida en la Constitución, ese 
compromiso fue ignorado de forma flagrante, ya que los estados 
y el gobierno federal violaron un tratado tras otro, y sigue siendo 
motivo de lucha en la actualidad. 

La característica más radical 
de la Constitución son sus tres 
primeras palabras: “Nosotros, 
el pueblo”. 

47



Un pronunciamiento social sobre:

Así pues, la preferencia por la autodeterminación se materializó 
en parte en la Constitución y en parte quedó sin materializar. Las 
enmiendas a la Constitución han tendido a hacer más efectiva esa 
aspiración al reducir el número de grupos que eran “gobernados” 
sin su “consentimiento”, ampliando el derecho al voto. 

En cuanto a las personas de ascendencia africana, las enmiendas 
de la Reconstrucción esencialmente decían que el “gran acuerdo” 
de la Constitución de 1787 para preservar la esclavitud se 
equivocó en cuanto a quiénes debían ser “nosotros, el pueblo”. 
Las enmiendas posteriores otorgaron el derecho de voto a más 
ciudadanos: las mujeres (1920) y los jóvenes de entre 18 y 20 años 
(1971). Se prohibió imponer cualquier impuesto como condición 
para votar (1964). Todas las enmiendas relacionadas con quiénes 
se incluyen en “nosotros, el pueblo” han ampliado quiénes pueden 
participar en la autodeterminación mutua. Sin embargo, siguen 
existiendo patrones de obstrucción para restringir el ejercicio de 
estos derechos.

Al igual que la presunción teológica de la autodeterminación 
mutua (artículo 21), el “nosotros, el pueblo” de la Constitución 
tiene poco en común con una ideología individualista. La 
soberanía del pueblo es una soberanía colectiva e incluye la 
autodeterminación mutua. Uno de los objetivos fundamentales 
de la protección de los derechos individuales en la Carta de 
Derechos y en otros lugares es fortalecer “nosotros, el pueblo”. 
La protección de los derechos individuales y de las minorías, 
en la concepción constitucional, es necesaria para un colectivo 
saludable. 

Artículo 26 Los redactores de la Constitución reconocieron que 
las transacciones en beneficio propio de los estados en virtud de 
los Artículos de la Confederación ya estaban destruyendo el país 
y los propios estados. Los seres humanos seguimos demostrando, 
en mayor o menor medida, la tendencia a querer dominar y 
controlar, a buscar nuestra ventaja sobre nuestro prójimo, no 
por sus intereses, sino, en última instancia, por los nuestros. 
Teológicamente, esta tendencia forma parte del significado que 
los luteranos reconocemos cuando enseñamos que incluso los 
justificados son también pecadores. 

48



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

El artículo 22 explica cómo el gobierno está sujeto a los mismos 
impulsos. En consecuencia, la acción gubernamental debe estar 
sujeta a la presunción de que los gobernados tienen derecho a 
identificar lo que consideran sus necesidades. También en este 
caso, esa presunción puede superarse, y el gobierno puede actuar 
de forma coercitiva sobre quienes están sujetos a él, especialmente 
cuando esos súbditos están dañando innecesariamente la capacidad 
de autodeterminación de otros. Esa valoración es la fuente de gran 
parte del derecho penal, por ejemplo. 

Cuando el gobierno 
actúa para prevenir 
comportamientos 
perjudiciales, la prioridad 
debe buscar producir y 
compartir el poder de manera 
que se promueva el bien 
común. Ejemplos de esta 
comunicación de poder y bienestar incluyen la asistencia escolar 
obligatoria, la Seguridad Social y las regulaciones para incentivar el 
logro de objetivos sociales.

Algunas de las preguntas para evaluar a un gobierno a nivel federal, 
estatal y local incluyen: ¿Ha abierto esta ley un espacio para la 
autodeterminación de quienes se encuentran bajo su jurisdicción? 
¿Ha protegido adecuadamente esta autoridad coercitiva la valiosa 
autodeterminación mutua en una medida razonable? ¿Ha facilitado 
esta autoridad reguladora el funcionamiento de la economía para 
que los afectados puedan vivir sus vidas más plenamente? ¿Ha 
ayudado o animado esta medida a quienes desean participar en 
la vida cívica a hacerlo? ¿Hará la ley estas cosas en el futuro? 
¿Rectifica eficazmente los fracasos del pasado, especialmente los 
fracasos a la hora de incluir a los marginados? 

Todo ello ilustra los criterios para determinar si, en definitiva, una 
acción ha aumentado o aumentará el poder, la autodeterminación 
mutua y el bienestar de las personas afectadas por un gobierno. 
Las respuestas a estas preguntas proporcionan los medios 
para que las personas de fe, y otras, se sumen a importantes 
conversaciones cívicas sobre lo que está ocurriendo en la vida 
cívica y política de los Estados Unidos.

Cuando el gobierno actúa 
para prevenir comportamientos 
perjudiciales, la prioridad debe 
buscar producir y compartir 
el poder de manera que se 
promueva el bien común.

49



Un pronunciamiento social sobre:

Artículo 27 La Constitución de 1788 tomó una decisión firme a 
favor de la neutralidad religiosa, permitiendo así que cada persona 
y grupo practicara la religión de su elección, o ninguna. El artículo 
VI dice: “Nunca se exigirá prueba religiosa alguna como requisito 
para ocupar un cargo o un puesto público en los Estados Unidos”. 
Esa fue una decisión radical, ya que 11 de los 13 estados de la época 
exigían requisitos religiosos a los funcionarios públicos. La misma 
neutralidad con respecto a la religión se expresó en las primeras 
palabras de la Primera Enmienda de la Constitución (Sección IV), 
ratificada como parte de la Carta de Derechos en 1791.

La decisión de la Constitución de prohibir las pruebas religiosas 
fue históricamente novedosa y ha tenido consecuencias 
trascendentales. Por ejemplo, ni Thomas Jefferson ni Abraham 
Lincoln tenían ninguna afiliación religiosa institucional. Una 
prueba religiosa habría privado al país de sus servicios y de 
los de otras personas de tradiciones religiosas no cristianas o 
sin tradición religiosa. Los Estados Unidos abrieron los cargos 
públicos a personas de todas las religiones, así como a los no 
religiosos, y limitó la capacidad del Gobierno para interferir en la 
elección religiosa autodeterminada. 

Artículo 28 La diversidad 
religiosa y la neutralidad 
tanto de la Constitución 
original como de su Primera 
Enmienda (véase la sección IV) 
contradicen las afirmaciones 
pasadas o presentes de que 
los Estados Unidos se fundó 
como una nación cristiana. En 1796, la administración de George 
Washington hizo una declaración oficial sobre el tema como parte 
de un tratado internacional: “El Gobierno de los Estados Unidos 
de América no es, en ningún sentido, fundado sobre la religión 
cristiana”.48 

Muchas personas involucradas en el movimiento por la 
independencia de los Estados Unidos y la ratificación de la 
Constitución tenían una fe cristiana devota, aunque otras no. 
La práctica religiosa dominante de la época era sin duda la 
protestante, como lo demuestra el espíritu cristiano que aún 

“El Gobierno de los Estados 
Unidos de América no es, 
en ningún sentido, fundado 
sobre la religión cristiana”. 
Article 11, U.S.-Barbary 
Treaties, 1796

50



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

está presente en nuestro tejido social. Sin embargo, hay que 
reconocer que muchos de los que vivieron y contribuyeron al 
establecimiento de los Estados Unidos no eran cristianos, sino 
personas de diversas religiones y cosmovisiones.

La ELCA da gracias por 
las muchas formas en que 
Dios obró a través de los 
cristianos y en ese espíritu. 
En este sentido, es posible 
hablar del cristianismo como 
contribuyente a la fundación 
de este país y afirmar que el espíritu original de los Estados 
Unidos estuvo influenciado por el cristianismo. Sin embargo, esta 
iglesia rechaza las afirmaciones infundadas de que los Estados 
Unidos se fundaron sobre creencias específicamente cristianas o 
que la Constitución de los Estados Unidos es el resultado de una 
revelación especial, estableciendo así una nación cristiana. La 
Constitución estableció que el soberano de la nación es “nosotros, 
el pueblo”, no “nosotros, los fieles” o “nosotros, los cristianos”.

IV. LA RELIGIÓN Y LA PRIMERA ENMIENDA			 

Artículo 29 La Primera Enmienda de la Constitución comienza 
así: “El Congreso no aprobará ninguna ley que se aboque al 
establecimiento de religión alguna, o que prohíba el libre ejercicio 
de la misma”. Esto indica que la vitalidad de la vida religiosa surge 
de la autodeterminación del pueblo en la amplia pluralidad de la 
sociedad civil, y no del gobierno.

La primera cláusula (“no se aprobará ninguna ley que establezca 
una religión oficial”) se conoce como la Cláusula de Establecimiento. 
La segunda cláusula (“no se aprobará ninguna ley [...] que prohíba 
el libre ejercicio de la misma”) se conoce como la Cláusula de Libre 
Ejercicio. Las dos cláusulas funcionan conjuntamente para proteger 
la libertad religiosa de todas las personas en nuestra sociedad 
pluralista, aunque los gobiernos federal, estatales y locales, en 
ocasiones, no han estado a la altura de esa protección. 

La Cláusula de Establecimiento está cortada por el mismo 
patrón que la prohibición de la Constitución de realizar pruebas 

La Constitución estableció 
que el soberano de la nación 
es “nosotros, el pueblo”, 
no “nosotros, los fieles” o 
“nosotros, los cristianos”.

51



Un pronunciamiento social sobre:

religiosas para ocupar cargos públicos. El gobierno no es la 
iglesia, y la iglesia no es el gobierno. La intención de la Cláusula 
de Establecimiento es claramente que el gobierno no debe 
promover una fe o religión en particular o en general. Sin 
embargo, algunas decisiones recientes de la Corte Suprema de los 
Estados Unidos en el momento de redactar este documento ponen 
en duda la continuidad de esa limitación al gobierno.49

Como se expone en el 
artículo 30, esta iglesia 
reafirma la necesidad 
de establecer límites 
estrictos que restrinjan 
la participación del 
gobierno en las actividades 
fundamentales de la 
religión: la adoración, 
la instrucción en la fe y el proselitismo. Dichos límites son 
necesarios para prohibir la intrusión excesiva del gobierno en las 
instituciones religiosas, siempre que el ejercicio de la religión no 
perjudique los intereses legítimos de la comunidad en general. 
Por ejemplo, el gobierno no tiene autoridad para decidir quién 
es apto para ser ministro o maestro de una fe. Tampoco tiene 
competencia para declarar cuál de las facciones rivales de un 
organismo religioso representa la expresión correcta de esa fe.

El gobierno del pueblo significa que no hay una religión 
favorecida. Sin embargo, como se discute en el artículo 32, 
nuestra iglesia sostiene que el libre ejercicio de la religión no es 
un derecho absoluto y no da a los fieles ni a las organizaciones 
religiosas licencia para dañar a otros. Los individuos y las 
organizaciones tienen derecho a determinar el significado de sus 
compromisos religiosos, pero el ejercicio de dichos compromisos 
no crea el derecho a infligir un daño significativo al prójimo.

Artículo 30 La adoración religiosa, la enseñanza y el proselitismo 
pertenecen exclusivamente a las instituciones religiosas. Esas 
actividades, y las instituciones que las apoyan, son distintas 
del ejercicio de la autoridad civil. La autoridad del gobierno se 
extiende solo a los asuntos seculares, no a la relación entre las 
personas y lo sagrado.

Esta iglesia reafirma la necesidad 
de establecer límites estrictos 
que restrinjan la participación 
del gobierno en las actividades 
fundamentales de la religión: la 
adoración, la instrucción en la fe 
y el proselitismo.

52



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Al imponer un límite a la participación del gobierno en la religión 
y las instituciones religiosas, la Cláusula de Establecimiento 
protege tanto al gobierno como a la religión. Sin este límite, los 
actores políticos podrían utilizar sus cargos y los poderes del 
gobierno para promover su fe, ya sea para reforzarla o para 
ampliar el control del gobierno sobre el pueblo.

Por ejemplo, el gobierno amenaza el principio de no 
establecimiento cada vez que exhibe símbolos religiosos. La 
exhibición de dichos símbolos patrocinada por el gobierno puede 
ser permisible si transmite un mensaje sobre la historia de una 
comunidad en particular. Sin embargo, violaría el principio de no 
establecimiento si tuviera la intención de transmitir un mensaje 
de verdad religiosa. Los tribunales, en casos individuales, deben 
examinar minuciosamente las exhibiciones de símbolos religiosos 
patrocinadas por el gobierno para discernir el mensaje que se 
pretende transmitir y proteger el principio de no establecimiento.50

Del mismo modo, el gobierno viola el principio de no 
establecimiento cuando intenta utilizar las escuelas públicas para 
la evangelización o la instrucción religiosa. La Corte Suprema 
ha sostenido durante mucho tiempo que la oración obligatoria o 
la lectura de la Biblia en las escuelas públicas es una actividad 
religiosa inconstitucional.51 Aunque ahora se está cuestionando 
en algunas legislaturas y tribunales estatales, si los principios de 
no establecimiento y pluralismo impiden al gobierno promover o 
coaccionar dicha actividad.

La financiación gubernamental de actividades religiosas también 
afecta a las preocupaciones de la Cláusula de Establecimiento. 
Los artículos 34-37 de esta declaración describen la posición de 
esta iglesia con respecto a la cooperación entre los programas 
de bienestar social basados en la fe y el gobierno. En esos 
contextos, el gobierno les paga a las organizaciones religiosas 
por servicios de carácter secular. Si el gobierno les  pagara 
a esas organizaciones para que proporcionaran adoración o 
instrucción religiosa, dicha financiación violaría el principio de no 
establecimiento.52 Por esta razón, esta iglesia se opone a que se 
exija a los estados proporcionar el mismo financiamiento para la 
educación religiosa.

53



Un pronunciamiento social sobre:

Por último, el principio de no establecimiento prohíbe a los 
tribunales y a los funcionarios del gobierno decidir ciertas 
cuestiones “esencialmente religiosas”. Entre ellas se incluye qué 
facción de una congregación dividida tiene la interpretación 
correcta de su fe, o si un líder religioso merece un empleo en 
una congregación, incluso si esta lo ha despedido.53 Cada uno de 
estos contextos exige la “abstención eclesiástica” o la deferencia 
hacia la estructura de gobierno de la institución religiosa. Si bien 
la abstención eclesiástica no exime a los organismos religiosos 
de todo escrutinio judicial, impide que el gobierno cuestione 
la gobernación interna o las decisiones religiosas de una 
organización religiosa.54

A través de todos estos 
ejemplos, esta iglesia 
abraza el principio de no 
establecimiento de la religión 
por parte del gobierno civil 
y reconoce que su aplicación 
requiere prudencia judicial 
y política. La interpretación 
de este principio por parte de la Corte Suprema hace ahora 
hincapié en la importancia de la “historia y la tradición” en dicha 
aplicación.55 Esta iglesia cree que una evaluación de la “historia 
y la tradición” de nuestra nación debe abarcar el principio de 
no establecimiento, aunque no siempre estemos de acuerdo con 
aplicaciones específicas.

Artículo 31 La cláusula de libre ejercicio, junto con la cláusula 
de establecimiento, protege y promueve la diversidad religiosa 
en los Estados Unidos. La prohibición del establecimiento de una 
religión allana el camino para la pluralidad de creencias religiosas, 
así como para la ausencia de creencias religiosas. La cláusula 
de libre ejercicio abre un espacio para la autodeterminación, 
protegiendo el derecho de todas las personas a decidir en qué 
creen y cómo, así como si expresan esas creencias dentro de 
una comunidad religiosa. También garantiza el derecho de las 
comunidades religiosas a reunirse como deseen para el culto y la 
instrucción religiosa, y a seleccionar sus propios líderes y forma 
de organización. 

Esta iglesia abraza el principio 
de no establecimiento de la 
religión por parte del gobierno 
civil y reconoce que su 
aplicación requiere prudencia 
judicial y política. 

54



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Reforzada por la protección 
del derecho a la libertad 
de expresión de la Primera 
Enmienda, la Cláusula de Libre 
Ejercicio también protege 
el derecho de las personas 
a aportar sus creencias al 
debate político y a la toma 
de decisiones, y el derecho 
de las comunidades religiosas a participar en el debate público 
de acuerdo con sus convicciones religiosas. La prohibición 
de expresar creencias religiosas en el debate político habría 
privado al público estadounidense de gran parte de la base para 
la abolición de la esclavitud y para el movimiento de derechos 
civiles, por citar solo dos ejemplos.

Además, la Cláusula de Libre Ejercicio prohíbe al gobierno 
discriminar a los creyentes y a las comunidades religiosas por 
su fe. La historia incluye ejemplos de gobiernos que han tratado 
de forma hostil a algunas confesiones religiosas.56 Sin embargo, 
algunas denuncias recientes de discriminación religiosa implican 
formas sutiles de trato supuestamente diferente hacia los 
creyentes o las entidades religiosas. 

En virtud de la cláusula de libre ejercicio, al igual que en 
virtud de la cláusula de establecimiento, la religión tiene un 
carácter constitucional especial. A veces existen diferencias tan 
significativas entre las organizaciones religiosas y las seculares 
que no son realmente comparables. En ese caso, es apropiado un 
trato diferente. Otras veces, una actividad religiosa es realmente 
objeto de un trato diferenciado o diferente al de las actividades de 
organizaciones seculares comparables, lo que no es permisible. 

Esta cuestión suele surgir en casos relacionados con la 
distribución de fondos públicos. Por ejemplo, esta iglesia sostiene 
que, en la medida en que la educación religiosa implica la 
formación de la fe, existe una diferencia fundamental entre la 
educación pública secular y la educación religiosa, de modo que 
debería ser admisible que el gobierno financiara la educación 
pública secular sin financiar la educación religiosa.57 

La Cláusula de Libre Ejercicio 
también protege el derecho 
de las personas a aportar 
sus creencias al debate 
político y a la toma de 
decisiones, y el derecho de 
las comunidades religiosas.

55



Un pronunciamiento social sobre:

Por el contrario, no debería ser admisible que los gobiernos 
rechacen la financiación a las organizaciones por el mero 
hecho de ser religiosas. Por ejemplo, un programa estatal 
violó la cláusula de libre ejercicio al rechazar una subvención 
a una escuela religiosa para la renovación del patio de recreo, 
mientras que concedió subvenciones a escuelas no religiosas en 
situaciones similares.58 

El derecho al libre ejercicio protegido por la Constitución es 
diferente de la libertad cristiana. Para los luteranos, la libertad 
cristiana es otorgada por Cristo y surge únicamente de la 
promesa de salvación de Dios. Se trata de una libertad eterna 
frente a la condenación por las exigencias de Dios que ningún ser 
humano puede cumplir. Es un don de Dios recibido por la fe y no 
depende de ningún acuerdo político específico. 

La libertad cristiana es 
una cuestión del Evangelio, 
mientras que el derecho 
al libre ejercicio de la 
religión es una cuestión 
de la ley humana. La 
libertad cristiana solo tiene 
un significado jurídico indirecto para las organizaciones y los 
individuos en el ámbito civil. Sin embargo, nos da la libertad 
positiva de amar a Dios y al prójimo.

Esta iglesia afirma que la libertad cristiana incluye el deber 
presuntivo de obedecer la ley civil. Hay excepciones, como las 
circunstancias en las que la ley se ha vuelto tiránica y abusiva, 
especialmente para los más vulnerables. Entonces, el amor 
puede requerir algo más que la obediencia a la ley civil. Pero 
en situaciones normales, los cristianos obedecen por el bien del 
orden civil o, en otras palabras, por el bien del prójimo.

Artículo 32 Aunque la Cláusula de Libre Ejercicio ofrece una 
sólida protección al derecho de las personas y las comunidades 
religiosas a adorar, practicar, enseñar y compartir su fe como 
mejor les parezca, ese derecho no es absoluto. Las conductas 
motivadas por la religión pueden violar las leyes y reglamentos 
que estructuran nuestra compleja sociedad. 

La libertad cristiana es una 
cuestión del Evangelio, mientras 
que el derecho al libre ejercicio 
de la religión es una cuestión de 
la ley humana.

56



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Cuando se produce 
un conflicto entre las 
prácticas motivadas por 
la religión y la ley civil, el 
gobierno debe tratar de 
adaptarse a esas prácticas. 
Sin embargo, las adaptaciones religiosas no deben perjudicar 
intereses públicos importantes, incluidos los derechos civiles de 
los demás.

Las iglesias predecesoras de la ELCA59 adoptaron la norma 
jurídica entonces vigente de “escrutinio estricto”60 para definir el 
equilibrio entre una adaptación religiosa y los intereses públicos 
contrarios. Según ese estándar, el gobierno debe acomodar 
la práctica motivada por la religión de un creyente si dicha 
práctica se ve “sustancialmente obstaculizada” por las normas 
gubernamentales, a menos que el gobierno pueda demostrar que 
la denegación de la adaptación solicitada es el “medio menos 
restrictivo” para proteger un “interés estatal imperioso”.61 En el 
momento en que nuestros organismos predecesores adoptaron 
ese lenguaje, los tribunales en tales casos tendían a ser bastante 
deferentes con el gobierno a pesar de utilizar el lenguaje del 
escrutinio estricto. 

En la decisión de 1990 Employment Division v. Smith, la Corte 
Suprema de los Estados Unidos se alejó por completo del 
escrutinio estricto y sostuvo que la cláusula de libre ejercicio 
no exigía adaptaciones de las leyes neutrales y de aplicación 
general.62 En respuesta, la ELCA, junto con sus socios ecuménicos 
y una amplia coalición de grupos de todo el espectro religioso y 
político, abogó por la adopción de la Ley Federal de Restauración 
de la Libertad Religiosa (RFRA). Esta ley restableció la prueba de 
“escrutinio estricto” en lo que respecta a la acción del gobierno 
federal.63 Muchos estados siguieron su ejemplo con leyes 
similares. La norma de “escrutinio estricto” sigue aplicándose 
en importantes leyes federales y jurisprudencia, así como en las 
constituciones o leyes de algunos estados.64 

Más recientemente, la Corte Suprema se ha alejado de su anterior 
deferencia hacia la autoridad gubernamental y ha interpretado 
en términos literales las leyes federales que utilizan el criterio de 

Las adaptaciones religiosas 
no deben perjudicar intereses 
públicos importantes, incluidos los 
derechos civiles de los demás.

57



Un pronunciamiento social sobre:

“escrutinio estricto” para proporcionar adaptaciones religiosas. 
Estas decisiones se centran casi exclusivamente en la carga 
impuesta al ejercicio religioso y prestan escasa atención a los 
“intereses gubernamentales importantes”65 o a los intereses de 
otras personas perjudicadas por la adaptación solicitada.66 

La ELCA afirma la necesidad de un criterio que equilibre la 
conducta motivada por la religión con los intereses públicos, 
incluida la protección de los derechos civiles de otras personas. 
Esta iglesia insta a los legisladores y a los tribunales a que 
elaboren criterios jurídicos que respeten la importancia de la 
conducta motivada por la religión. En contraste con la norma de 
“escrutinio estricto” adoptada por las iglesias predecesoras de la 
ELCA, esta iglesia afirma una norma intermedia. Dicha norma solo 
exigiría una adaptación si la adaptación propuesta no perjudicara 
(en lugar de obligar) intereses públicos importantes, impusiera 
cargas significativas a otros o perjudicara significativamente los 
esfuerzos del gobierno por servir a los intereses de los afectados. 

Esta norma deja margen para la interpretación judicial. Sin 
embargo, ofrece un punto de partida que refleja mejor el equilibrio 
necesario entre el respeto a la amplia diversidad de prácticas 
religiosas en nuestra sociedad pluralista, el respeto a los intereses 
del gobierno en la protección y promoción del bienestar público y 
el respeto a los intereses de los demás miembros de la comunidad.

Artículo 33 Citando la Primera Enmienda, algunas personas, 
incluidas las religiosas, creen erróneamente que los 
compromisos religiosos y las reivindicaciones derivadas de los 
valores religiosos están fuera de lugar en la vida pública. Esto 
puede incluir reivindicaciones de que no debe haber interacción 
con las organizaciones religiosas ni financiación de estas por 
parte del gobierno, o que nunca debe haber debates sobre 
políticas gubernamentales o asuntos políticos en las asambleas 
de creyentes. 

Algunos invocan un “muro de separación” entre la Iglesia y el 
Estado para negar el lugar de las voces religiosas en la esfera 
pública. Sin embargo, esta frase no figura en la Constitución67 y no 
debe sustituir lo que realmente dice la Constitución. La Primera 
Enmienda no prohíbe ni desalienta la aplicación de las convicciones 

58



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

religiosas a la vida pública. La Cláusula de Establecimiento se aplica 
únicamente al gobierno y a quienes actúan como funcionarios del 
gobierno. No exige a las personas o comunidades religiosas que 
oculten sus creencias en la vida pública. 

Como cristianos, sabemos por experiencia que la religión 
desempeña un papel central en nuestra identidad; lo mismo 
ocurre con las personas que forman parte de otras tradiciones 
religiosas o espirituales. Si la no constitución de una religión 
oficial o “separación entre Iglesia y Estado” significara que los 
compromisos religiosos no deben entrar en la vida pública, las 
personas religiosas se verían perjudicadas de manera especial. 
Esto no solo entraría en conflicto con la cláusula de libre ejercicio, 
sino que también pondría en desventaja a las personas religiosas, 
ya que ellas, y solo ellas, no podrían aportar sus convicciones más 
profundas a las cuestiones públicas. 

Si las personas de todas las confesiones no pudieran aportar sus 
más altas convicciones a la consideración de las cuestiones cívicas, 
la vida pública se empobrecería. La historia señala las invocaciones 
específicamente religiosas de muchos abolicionistas de la esclavitud 
y participantes en el movimiento por los derechos civiles, por 
ejemplo. Además, muchos funcionarios públicos recurren a sus 
fuentes morales de formación religiosa a la hora de considerar 
decisiones críticas para los gobiernos locales, estatales y federales.

La relación adecuada entre 
el compromiso religioso 
personal y la vida política y 
cívica no puede, por tanto, 
reducirse a un muro de 
separación entre “la Iglesia” 
y “el Estado”. Más bien, el 
compromiso religioso debe 
guiarse en la vida cívica por las relaciones constructivas que las 
organizaciones religiosas mantienen con los organismos políticos. 
La siguiente sección aborda el carácter y los límites de esas 
relaciones constructivas. 

La relación adecuada entre el 
compromiso religioso personal 
y la vida política y cívica no 
puede, por tanto, reducirse a 
un muro de separación entre 
“la Iglesia” y “el Estado”. 

59



Un pronunciamiento social sobre:

V. RELACIONES CONSTRUCTIVAS ENTRE LAS 
ORGANIZACIONES RELIGIOSAS Y LA AUTORIDAD POLÍTICA	

Artículo 34 Dado que el pueblo de Dios ora para que se haga la 
voluntad de Dios en la tierra, es necesario exponer la enseñanza 
de la ELCA sobre la relación constructiva de las organizaciones 
religiosas con la autoridad política. La Constitución de los 
Estados Unidos, incluida la Primera Enmienda, no prohíbe a las 
instituciones religiosas participar activamente en la vida cívica 
y política, ni les exige que lo hagan. La Constitución deja esas 
decisiones en gran medida a las propias instituciones religiosas.

La base de la comprensión 
de la ELCA sobre la relación 
de esta iglesia con el 
gobierno es doble. En primer 
lugar, esta iglesia enseña 
la responsabilidad bíblica 
ante Dios de unirse a la actividad divina en pro del bienestar 
de la sociedad. Es Dios quien da a la iglesia la responsabilidad 
de abordar los problemas de la sociedad bajo el aspecto de 
la Ley de Dios, al tiempo que transmite las buenas nuevas de 
la misericordia y la vida a las personas. Sin embargo, en este 
enfoque siempre existe una tensión creativa, porque la iglesia de 
Dios está “en” el mundo, pero no “es del” mundo.68 En segundo 
lugar, como entidad corporativa en la sociedad, esta iglesia toma 
en serio el don divino de la soberanía terrenal que reside en 
“nosotros, el pueblo”.

La convicción teológica de la responsabilidad ante Dios 
y la convicción razonada sobre el consentimiento de los 
gobernados se cruzan para sustentar una relación productiva. 
La constitución de la ELCA expresa este entendimiento como 
un llamado a “trabajar con las autoridades civiles en áreas de 
esfuerzo mutuo, manteniendo la separación institucional entre la 
iglesia y el estado en una relación de interacción funcional”.69

Artículo 35 La frase “trabajar con las autoridades civiles 
en áreas de esfuerzo mutuo” deja claro que la iglesia debe 
comprometerse con la autoridad política de manera activa y 
flexible. Teológicamente hablando, “trabajar con” depende de 

Siempre existe una tensión 
creativa, porque la iglesia de 
Dios está “en” el mundo, pero 
no “es del” mundo.

60



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

una comprensión luterana 
dinámica de los dos reinos 
de Dios, especialmente el 
reino de la mano izquierda, 
por el cual la obra de Dios 
en la sociedad se lleva 
a cabo principalmente a 
través del uso justo de la 
ley. Esta iglesia sostiene 
que el Dios Trino, nuestra fuente y compromiso que lo abarca 
todo, está obrando en la sociedad y llama a la iglesia, y a todas 
las organizaciones religiosas, a unirse en la acción pública 
basándose en su mejor comprensión de la intención de Dios para 
la creación y la sociedad.

Esta iglesia también entiende que “trabajar con” se basa en el 
compromiso fundamental de que la soberanía en los Estados 
Unidos recae en “nosotros, el pueblo”. Tanto los individuos como 
las personas jurídicas en los Estados Unidos encuentran su 
propósito resumido en el preámbulo de la Constitución: “fomentar 
el bienestar general”.70 Estos fundamentos constitucionales 
animan a quienes viven en este país y a todas las organizaciones e 
instituciones a trabajar con las autoridades gubernamentales para 
alcanzar ese fin. 

Vivir en los Estados Unidos implica una promesa y una 
oportunidad de buscar el bienestar de todos los residentes a 
través de todos los aspectos de la vida cívica. Esto no significa que 
la relación de esta iglesia con la autoridad política sea cómoda. 
A menudo, sin duda, “trabajar con” afirma el esfuerzo mutuo de 
abordar las necesidades humanas. Sin embargo, a veces, “trabajar 
con” implica desafíos críticos para el gobierno, como abogar 
por cambios en las políticas y programas que perjudican a las 
personas y a la creación.

Artículo 36 La frase “mantener la separación institucional entre la 
Iglesia y el Estado” no se refiere a un “muro de separación” entre 
los ámbitos público (gobierno) y privado (religioso). Más bien, la 
integridad de la relación institucional depende de la comprensión 
de jurisdicciones adecuadas y distintas. 

El Dios Trino, ..., está obrando 
en la sociedad y llama a 
la iglesia, ..., a unirse en la 
acción pública basándose 
en su mejor comprensión de 
la intención de Dios para la 
creación y la sociedad.

61



Un pronunciamiento social sobre:

Por un lado, desde el punto de vista teológico, tal distinción es 
congruente con la comprensión luterana de cómo Dios obra 
de manera diferente en la iglesia y en el Estado (véanse los 
artículos 5 y 35, así como el mensaje social de la ELCA “Gobierno 
y compromiso cívico”). Más allá de las facultades humanas 
comunes, la fe religiosa no proporciona un conocimiento 
revelador o celestial sobre las políticas prácticas o los medios 
para el trabajo del gobierno (artículos 5, 28 y 38). Por otro 
lado, la “separación institucional” también sigue la lógica de 
la Constitución de los Estados Unidos. Apunta a preservar la 
integridad y la distinción tanto de la autoridad política como 
de las instituciones religiosas, basándose en sus propósitos, 
principios organizativos y competencias distintivas (artículo 27).

Aunque son institucionalmente distintas, las organizaciones e 
instituciones religiosas comparten con el gobierno espacios de 
interés y acción mutuos. Por lo tanto, la ELCA sostiene que esta 
relación debe ser de “interacción funcional”. Es decir, se trata de 
un compromiso crítico regido por límites institucionales, creados, 
por un lado, por el propósito y la competencia basados en la fe de 
la fe y las instituciones religiosas y, por otro lado, por el propósito 
y la competencia seculares del gobierno. 

Las organizaciones religiosas, por lo tanto, traspasan los límites 
de su función cuando hacen campaña a favor de partidos o 
candidatos o afirman que determinadas leyes o políticas son “el 
plan de Dios”. Las comunidades religiosas se equivocan cuando 
identifican un movimiento político concreto como el de Dios, 
afirman que la Constitución es una revelación divina o identifican 
la experiencia nacional de los Estados Unidos con la historia de la 
salvación. 

Por estas razones, esta iglesia, 
a diferencia de algunas iglesias 
cristianas, enseña que no es 
función de la iglesia respaldar 
a candidatos o partidos. La 
ELCA también reconoce la 
solidez jurídica de la Enmienda 
Johnson71 al prohibir a los organismos religiosos o a sus 
representantes apoyar verbal o financieramente a candidatos 

Esta iglesia, a diferencia de 
algunas iglesias cristianas, 
enseña que no es función 
de la iglesia respaldar a 
candidatos o partidos.

62



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

o partidos. Por supuesto, los feligreses individuales pueden 
defender a candidatos y partidos específicos basándose en valores 
religiosos y criterios razonados, pero no deben pretender hacerlo 
como portavoces de una iglesia.

Al mismo tiempo, este enfoque dinámico y crítico anima a las 
organizaciones religiosas a defender valores en la esfera pública 
por el bien de la sociedad. La ELCA enseña que las comunidades 
religiosas pueden hablar públicamente sobre sus valores para 
expresar su apoyo a las políticas y leyes que consideren mejores 
entre las distintas opciones legislativas o políticas. Esta iglesia, por 
ejemplo, evalúa y defiende activamente las políticas que afectan a 
quienes padecen hambre (Mateo 25:35).

Artículo 37 En el trabajo 
de interacción funcional, 
las iglesias y otras 
organizaciones sin fines 
de lucro de los Estados 
Unidos dependen cada vez 
más de la ayuda de las 
entidades públicas. La ELCA 
sigue apoyando el criterio 
principal de que el apoyo del gobierno a las organizaciones de 
servicios sociales basadas en la fe solo es apropiado cuando 
estas, como organizaciones de carácter religioso, sirven a las 
personas sin expectativas ni consideraciones respecto a su fe. Los 
ministerios de la ELCA, como la capellanía en las fuerzas armadas, 
las instituciones penitenciarias, los hospitales y otros centros de 
atención, cumplen este criterio, al igual que las organizaciones de 
ministerio social de la ELCA.

La opinión de la ELCA defiende una protección compleja que 
permite apoyar al buen gobierno al tiempo que insiste en la 
importante distinción entre religión y autoridad civil. Para 
mantener esta distinción, la ELCA sostiene que: 

•	 El gobierno no debe financiar programas que discriminen 
entre religiones a la hora de prestar sus servicios y 
beneficios.

Que el apoyo del gobierno a 
las organizaciones de servicios 
sociales basadas en la fe solo 
es apropiado cuando estas, 
..., sirven a las personas sin 
expectativas ni consideraciones 
respecto a su fe. 

63



Un pronunciamiento social sobre:

•	 El gobierno no debe financiar programas que exijan a los 
beneficiarios participar en actividades religiosas como 
condición para recibir un servicio público.

•	 El gobierno debe tratar a los proveedores de servicios del 
programa de manera equitativa, por motivos religiosos y 
de otro tipo, y la selección de los proveedores de servicios 
financiados debe basarse únicamente en los resultados 
identificados en criterios disponibles públicamente.

Esta relación interactiva dinámica y orientada a las funciones72 
ha guiado las interacciones constructivas y beneficiosas entre la 
ELCA y la autoridad política. Nuestra iglesia seguirá guiándose 
por ella. Como iglesia, también recomendamos este enfoque como 
saludable, tanto teológica como prácticamente, para que lo tengan 
en cuenta otros organismos religiosos en su interacción con la 
autoridad política en los Estados Unidos.

Artículo 38 La comprensión 
de la ELCA de la vida cívica y 
la fe afirma formas saludables 
de patriotismo. El patriotismo 
consiste en amar a su país, orar 
por su bienestar, comprometerse 
con su éxito, sentir orgullo por él, criticarlo y trabajar por su 
reforma cuando sea necesario. Todos estos pueden ser elementos 
de cómo los cristianos y sus comunidades viven el discipulado 
como individuos y como cuerpos corporativos.

También hay expresiones dañinas de patriotismo. En realidad, son 
distorsiones del verdadero patriotismo y pueden ser peligrosas 
para el país y para las poblaciones vulnerables que lo integran. 
Estas formas de patriotismo dañino atribuyen al país, a un partido 
político, a determinadas personas o incluso a un grupo racial o 
étnico la veneración, la adoración, la lealtad o la confianza que 
solo se deben a Dios (Marcos 12:17). La iglesia de Cristo no puede 
tolerar que se eleve a un país o a cualquier otra cosa al lugar que 
solo pertenece a Dios, porque esto es sucumbir a la idolatría. Esta 
declaración rechaza las formas dañinas de patriotismo, incluidas 
las relacionadas con cualquier forma de nacionalismo religioso.73 

La comprensión de la ELCA 
de la vida cívica y la fe 
afirma formas saludables 
de patriotismo.

64



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

En el momento de escribir este artículo, hay una forma peculiar 
de patriotismo perjudicial que está ganando terreno en los 
Estados Unidos: el nacionalismo cristiano. La creencia nacionalista 
cristiana busca fusionar ideas cristianas seleccionadas sobre lo 
que debería ser el modo de vida nacional con un marco cultural 
integral.74 Ese marco incorpora narrativas, prácticas, símbolos y 
sistemas de valores altamente selectivos. Por ejemplo: “En una 
nación cristiana, el poder social se pone al servicio de la religión 
cristiana”.75 El nacionalismo cristiano busca explícitamente 
implementar ese marco legislativo. Sin embargo, esto “convierte a 
Dios en una mascota del Estado”.76

En las corrientes más radicales del nacionalismo cristiano, solo 
los creyentes cristianos blancos nacidos en los Estados Unidos 
son considerados auténticos ciudadanos estadounidenses. Este 
privilegio de los cristianos blancos nacidos en los Estados Unidos 
está relacionado con las prácticas violentas de supremacía blanca 
de nuestro país, como las leyes Jim Crow o los cientos de años de 
esclavitud de las personas de descendencia africana.  

Esta creencia en la superioridad moral e intelectual intrínseca 
de la civilización cristiana europea blanca se ha utilizado para 
justificar como natural y correcto que los cristianos blancos, 
especialmente los hombres, estén en el poder. Estas opiniones 
sobre la raza, la etnia, el sexo, la clase social/económica y la 
religión niegan que el hecho de haber nacido en la nación o 
las grandes contribuciones y servicios prestados al país sean 
suficientes para que un residente sea considerado un “verdadero 
estadounidense”. Distorsiona quién se considera un verdadero 
ciudadano de la nación. 

Una comparación de cualquier forma de nacionalismo religioso, 
incluido el nacionalismo cristiano, con las enseñanzas reales de 
Jesús y de las Sagradas Escrituras revela que estos valores no 
son cristianos. El nacionalismo cristiano, en particular, pervierte 
el mensaje cristiano al seleccionar textos que interpretan las 
Escrituras de manera que conectan la religión con la dominación. 

El nacionalismo cristiano fusiona una concepción imaginaria de 
una nación cristiana con una visión falsa de la voluntad última de 
Dios. Confunde el reino de Dios con un gobierno concreto. Jesús 

65



Un pronunciamiento social sobre:

rechaza la identificación de las estructuras terrenales con el reino 
o la voluntad de Dios: “Mi reino no es de este mundo” (Juan 18:36). 
Los luteranos enseñan que el reino de Dios no es una nación, ni 
una cultura particular, ni una agrupación racial, ni una forma de 
gobierno, ni siquiera una denominación o una religión (Artículo 5). 

Por razones teológicas, la 
ELCA repudia el nacionalismo 
cristiano como una distorsión 
de la fe cristiana que cruza la 
línea hacia la idolatría. Esta 
iglesia también se da cuenta de 
que el nacionalismo cristiano 
contradice el lema de los Estados Unidos, e pluribus unum (de 
muchos, uno). Efectivamente, sustituye “nosotros, el pueblo” 
por “nosotros, los (autoproclamados) verdaderos cristianos 
estadounidenses”. Es una forma dañina de patriotismo que 
perjudica a este país, lo divide y, sobre todo, pone en peligro el 
bienestar de los miembros más vulnerables de nuestra sociedad.

VI. PREOCUPACIONES CONTEMPORÁNEAS SELECCIONADAS
EN LA VIDA CÍVICA							     

Artículo 39 Mientras oramos para discernir la voluntad de Dios 
para hoy, nuestra iglesia aborda cuestiones particulares de la 
vida cívica contemporánea a través de su enseñanza social. Desde 
1988, los pronunciamientos sociales han abordado casi todas 
las facetas de la vida contemporánea: economía, justicia penal, 
ciencia y poder humano, guerra y complejo militar-industrial, 
sexualidad y familia, atención sanitaria y otras (visite www.elca.
org/socialstatements).

Los mensajes sociales de la ELCA han abordado cuestiones cívicas 
y políticas como los derechos humanos, el terrorismo y la violencia 
comunitaria (www.elca.org/socialmessages). Las resoluciones 
de política social de la ELCA, adoptadas por las asambleas de la 
ELCA, han abordado cuestiones políticas específicas. Algunas, por 
ejemplo, se refieren a la apatía de los votantes, las restricciones 
al voto por motivos raciales y la manipulación de los distritos 
electorales. (https://resources.elca.org/?_categories=faith-and-
society&_subcategory=social-messages) Las cuestiones abordadas 

Por razones teológicas, la 
ELCA repudia el nacionalismo 
cristiano como una distorsión 
de la fe cristiana que cruza la 
línea hacia la idolatría.

66

http://www.elca.org/socialstatements
http://www.elca.org/socialstatements
http://www.elca.org/socialmessages
https://resources.elca.org/?_categories=faith-and-society&_subcategory=social-messages
https://resources.elca.org/?_categories=faith-and-society&_subcategory=social-messages


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

en esta sección no retoman 
temas que la ELCA ya 
haya tratado, por lo 
que no pretenden ser 
exhaustivas. Más bien, estos 
artículos complementan 
la enseñanza existente de esta iglesia sobre cuestiones 
contemporáneas seleccionadas. 

Artículo 40 Entre los obstáculos contemporáneos más 
preocupantes para una vida cívica saludable en los Estados Unidos 
en este momento se encuentra la polarización hiperpartidista, 
ya que socava la búsqueda de soluciones colaborativas y daña 
significativamente a las personas y al tejido social. El sistema 
político estadounidense depende de la presencia y el trabajo de la 
actividad partidista. Es normal que existan diferentes intereses y 
perspectivas, y el propio sistema de partidos proporciona una vía 
para organizar, educar y defender cuestiones de interés político. 

Sin embargo, salvo en contadas excepciones, como la Guerra 
Civil, este partidismo no impedía el trabajo entre partidos, 
la colegialidad o las amistades. Los partidos solían formar 
coaliciones, llegar a compromisos y trabajar juntos en acuerdo de 
sus opiniones diversas, aunque coincidentes, sobre el bien común. 
El trabajo conjunto a menudo daba lugar a ideas más eficaces que 
el trabajo individual.

En el momento de escribir este artículo, se hace cada vez 
más evidente un hiperpartidismo muy diferente. La identidad 
política ahora suele estar estrechamente vinculada a otras 
identificaciones, como la etnia, la religión, la orientación sexual, 
la raza, la residencia urbana o rural, la preferencia por los 
canales de noticias por cable e incluso los restaurantes y tiendas 
que se frecuentan. Estas constelaciones de identificación, o 
“megaidentidades”,77 se están convirtiendo en supremas. Los 
muchos puntos en común que antes conectaban a las personas a 
pesar de su afiliación política se ven cada vez más superados por 
estas identidades rígidas de “nosotros contra ellos”. A menudo 
perjudican las relaciones entre compañeros de trabajo, amigos 
y familiares. 

Estos artículos complementan 
la enseñanza existente de 
esta iglesia sobre cuestiones 
contemporáneas seleccionadas. 

67



Un pronunciamiento social sobre:

Estas megaidentidades llevan el partidismo a nuevos niveles, 
a una polarización hiperpartidista. Se ven reforzadas por la 
preferencia por las noticias por cable, las cámaras de eco de las 
redes sociales, las afirmaciones de los funcionarios electos y otros 
factores. Se ven reforzadas por la “nacionalización” de los temas y 
por un enfoque excesivo en ellos. Las campañas políticas locales 
se ven abrumadas por el dinero procedente del exterior y, aunque 
todavía puede haber un debate democrático y animado, por 
ejemplo, sobre la política de zonificación a nivel local, ese debate 
tiene poca repercusión en los medios de comunicación.

El resultado es una polarización en la que la lealtad a las 
identidades hiperpartidistas se convierte en absoluto. Se supone 
que esta lealtad se debe a la seguridad de la familia, la protección 
frente a “ellos” y la supervivencia de “nuestro modo de vida”. Esta 
polarización hiperpartidista se practica como un “poder de suma 
cero”, como una lucha por la dominación en la que el ganador 
se lo lleva todo. Aquellos con perspectivas alternativas son 
designados como enemigos en lugar de miembros del público con 
una opinión diferente.

Hoy en día, muchas personas asumen con cinismo que esa 
polarización es inevitable. Sin duda, es una realidad, y muchos 
aceptan esa lealtad desmesurada y esas prácticas duras como 
necesarias, o incluso correctas y buenas. Sin embargo, esa 
animosidad hiperpartidista destruye el tejido de una nación y la 
vida de quienes la integran, especialmente de las personas 
ya marginadas.

Este pronunciamiento sostiene 
que es posible y necesario 
adoptar un enfoque diferente. 
Es posible alcanzar una 
comunidad de propósitos 
productivos, en la que todos 
puedan participar. Existe un 
camino a seguir que no está motivado principalmente por el miedo 
a los demás o la creencia en la mayor pureza de su propio grupo. Es 
un camino diferente al de los ataques rencorosos y la animosidad 
hiperpartidista. Estos son vicios a los que hay que hacer frente, tanto 
dentro de la Iglesia como en la sociedad en general.

Existe un camino a seguir que no 
está motivado principalmente 
por el miedo a los demás o la 
creencia en la mayor pureza de 
su propio grupo.

68



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Este enfoque alternativo no se basa principalmente en la 
tolerancia, sino en el compromiso respetuoso. El artículo 14 
describe cómo practicar juntos el discernimiento es un don para 
la vida cívica y un testimonio del amor de Dios, porque muestra 
cómo personas con opiniones opuestas pueden dar prioridad a la 
práctica de la escucha atenta y el respeto.

Para los cristianos, nuestra identidad en Cristo como pecadores 
perdonados socava la polarización e insta al amor por cada persona 
como criatura de Dios que no debe ser dominada y cuyo bienestar 
debemos tratar de mejorar. Nuestra identidad cristiana nos anima 
a tomar en serio tanto nuestras perspectivas bien meditadas como 
las limitaciones de nuestro conocimiento, reflexión, empatía y 
buena voluntad. Nuestra identidad en Cristo nos anima a adoptar 
una postura de oración por aquellos que no están de acuerdo y a 
escuchar atentamente a otros cuyas perspectivas bien meditadas 
pueden ser muy diferentes de las nuestras. 

La presunción de la democracia y el criterio de la 
autodeterminación mutua requieren igualmente un punto de 
partida de respeto y oído (artículo 23). Estos son comparables 
a los valores articulados en la Constitución de los Estados 
Unidos: valores verdaderamente democráticos, compromiso con 
la diversidad y el bien público de todos. El objetivo debe ser la 
búsqueda común de formas constructivas de mejorar el bienestar 
de la sociedad humana y de toda la creación. 

Sobre esa base, la ELCA 
pide que se ponga fin a las 
prácticas que contribuyen 
a la polarización 
hiperpartidista. Tanto 
como sociedad y como iglesia, debemos acabar con cualquier 
mentalidad de “el ganador se lo lleva todo”, que aborda nuestra 
vida en común como si se tratara de un evento deportivo 
altamente competitivo. Los oponentes políticos no son enemigos 
simplemente porque tengan opiniones diferentes sobre cuál es 
el mejor camino para seguir en un tema específico o porque se 
muevan en círculos sociales diferentes. 

La ELCA pide que se ponga fin 
a las prácticas que contribuyen 
a la polarización hiperpartidista.

69



Un pronunciamiento social sobre:

Es posible afrontar las diferencias sin agresividad y con la mirada 
puesta en el bien común. Incluso es posible cerrar enormes brechas 
mediante un intercambio de valores e ideas que cambie para mejor 
a todos los participantes. Las soluciones que se encuentran en la 
colaboración suelen ser mejores, como la mayoría de nosotros 
sabemos por experiencia personal y social. La experiencia cívica, 
incluida la política, no debería ser una excepción.

Artículo 41 En el contexto polarizado actual, los líderes 
de opinión y pensamiento cívico, así como las fuentes de 
información, tienen la responsabilidad particular de fomentar 
el debate constructivo y las soluciones. Aunque esta es una 
responsabilidad de cada uno de nosotros, los individuos y los 
grupos recurren a los líderes de opinión y pensamiento y a 
diversas fuentes de información para negociar la vida en una 
sociedad acelerada y saturada de información. La mayoría de 
nosotros recurrimos tanto a expertos certificados como a expertos 
no convencionales, y ambos son influyentes en la configuración 
de los valores y comportamientos del público.

Los líderes de opinión cívica no siempre se ven a sí mismos 
como tales, pero el liderazgo se presenta de muchas formas y 
existe en muchos foros. Los funcionarios electos y nombrados 
públicamente son líderes evidentes. Sin embargo, entre los 
líderes de opinión cívica se incluyen los entrenadores de ligas 
comunitarias, las personas influyentes en las redes sociales, los 
periodistas, los ministros religiosos, los activistas, el personal de 
los “think tanks” (centros de investigación sobre políticas) y los 
directores de organizaciones sin fines de lucro y de voluntariado. 

Una sociedad saludable requiere que estos líderes sean modelos 
de participación vigorosa y constructiva. Para unir a las personas, 
estos líderes deben renunciar al discurso engañoso e incendiario 
que dificulta la audición consciente entre vecinos. El desacuerdo 
civil sobre cuestiones y la interpretación y la importancia relativa 
de los hechos es comprensible, pero la retórica incendiaria y 
los ataques personales no tienen cabida en la esfera pública. 
Nuestra sociedad debe ser un lugar de diálogo público informado 
que permita a las personas escucharse unas a otras y encontrar 
soluciones mutuas.

70



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

La ELCA elogia a los 
líderes que dan ejemplo 
de prácticas constructivas, 
esenciales para el análisis 
honesto y las soluciones 
creativas a los problemas 
sociales. Del mismo modo, 
denunciamos “el discurso odioso, engañoso y violento que ha 
encontrado con demasiada facilidad un lugar en nuestro discurso 
nacional”.78 Nuestra iglesia también anima a las asociaciones, los 
grupos de expertos y otras fuentes de análisis e información a que 
traten de comprender las diferencias culturales y políticas en lugar 
de ridiculizarlas. Todos estos son pasos necesarios para construir 
un acuerdo político y fomentar la negociación basada en hechos. 

Artículo 42 El dicho “la falsedad vuela y la verdad sigue tras 
ella cojeando” tiene cientos de años de antigüedad,79 pero es 
ampliamente reconocido que la difusión de mentiras, rumores 
e ignorancia en la vida cívica ha alcanzado hoy en día nuevos 
niveles en todo tipo de medios de comunicación. Se reconoce 
que su intensidad es especialmente grave en el ámbito de las 
redes sociales.80 

Una participación cívica 
saludable depende de una 
clara distinción entre los 
hechos y todas las formas 
de falsedad, que van desde 
declaraciones parciales 
erróneas hasta la desinformación intencionada y las mentiras 
descaradas. El alcance de los medios de comunicación y la falta 
de claridad sobre el origen de su información, especialmente 
en las publicaciones en las redes sociales, exigen una mayor 
autorregulación en todos los medios. Esta urgencia aumenta 
significativamente dada la capacidad de la inteligencia artificial 
(IA) para crear de forma convincente información, imágenes y 
vídeos totalmente falsos. 

El octavo mandamiento exhorta a las personas de fe a esforzarse 
por no dar falso testimonio. El Catecismo Menor enseña que 
“debemos temer y amar a Dios, de modo que no mintamos 

La ELCA elogia a los líderes 
que dan ejemplo de prácticas 
constructivas, esenciales para el 
análisis honesto y las soluciones 
creativas a los problemas sociales. 

Una participación cívica 
saludable depende de una clara 
distinción entre los hechos y todas 
las formas de falsedad. 

71



Un pronunciamiento social sobre:

sobre nuestros vecinos, ni los traicionemos o calumniemos, 
ni destruyamos su reputación. Por el contrario, debemos 
defenderlos, hablar bien de ellos e interpretar todo lo que hacen 
de la mejor manera posible”. Por lo tanto, nuestra iglesia nos 
anima a todos a preguntarnos, en cada interacción personal y 
en las redes sociales, si nuestras palabras o las que repetimos 
representan la mejor comprensión posible de nuestro prójimo. 

Debemos ser “inocentes como palomas” al interpretar las 
intenciones de nuestro prójimo, pero “prudentes como serpientes” 
(Mateo 10:16) al discernir la información que encontramos en 
cualquier medio de comunicación. No debemos compartir:

•	 Titulares sensacionalistas.

•	 Memes insultantes.

•	 Información cuya fuente no podamos verificar.

•	 Información procedente de fuentes cuyo propósito o efecto 
principal probable sea avivar la ira o el odio y socavar, en 
lugar de fomentar, nuestra unidad cívica.

Por el bien de la vida cívica de los Estados Unidos, la ELCA hace 
un llamamiento a los medios de comunicación y a las plataformas 
de redes sociales para que:

•	 Alineen sus políticas y procedimientos en todo el mundo con 
las normas de seguridad en línea más exhaustivo y riguroso 
que establece la legislación estadounidense.

•	 Evalúen periódicamente y revelen públicamente en qué 
medida las plataformas pueden fomentar violaciones de los 
derechos civiles y humanos.

•	 Protejan a los usuarios marcando el contenido generado 
por IA.

•	 Permitir la supervisión de las operaciones en zonas 
conflictivas en materia de derechos humanos.

•	 Permitan la transparencia en los algoritmos y los anuncios 
publicitarios.

•	 Evaluar, informar y abordar periódicamente el discurso de 
odio, la desinformación y la información errónea, eliminándolos 
lo antes posible mediante la verificación de los hechos.

72



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 43 En la arena política, el dinero desempeña un 
papel dominante. Los individuos, las empresas, los grupos de 
presión, los comités de acción política (PAC), los super PAC, 
las organizaciones sin fines de lucro, los grupos comerciales 
industriales y los grupos de interés invierten dinero para influir 
en las campañas políticas. Las contribuciones se utilizan de 
diversas maneras, incluida la publicidad política para influir en 
la opinión pública sobre los candidatos y las medidas electorales. 
Por lo general, los funcionarios públicos están obligados por 
ley a informar sobre sus finanzas personales para garantizar el 
cumplimiento de las directrices éticas. Sin embargo, el llamado 
“dinero oscuro” está cada vez más presente. Se sospecha que 
tiene una influencia desmesurada en las elecciones, las políticas 
públicas y el discurso político.

La Corte Suprema de los Estados Unidos ha dictaminado que 
las contribuciones financieras de individuos y grupos a las 
campañas políticas son una forma de libertad de expresión 
protegida por la Primera Enmienda.81 La ELCA reconoce que las 
contribuciones financieras públicamente responsables son legales 
y fundamentales para las campañas electorales. Demuestran 
un nivel de compromiso acorde con las opiniones del donante. 
Históricamente, las leyes a menudo han incluido requisitos de 
información para la divulgación del nombre, la dirección y la 
ocupación del contribuyente. Se espera que las personas que 
deciden realizar contribuciones cumplan con las leyes pertinentes 
y consideren las implicaciones que dicha divulgación podría tener 
para sus empleadores u otras entidades. 

Aunque algunas leyes federales, estatales y locales siguen 
regulando las fuentes y los límites de las contribuciones para las 
elecciones, se reconoce ampliamente que las recientes opiniones 
de la Corte Suprema han alterado el sistema de financiación de 
las campañas electorales.82 Como resultado, la amplia influencia 
del dinero en las elecciones y la política se ha convertido en una 
característica cada vez más dominante de la vida pública.  

La ELCA afirma que todos los ciudadanos deben tener la 
oportunidad de participar de forma libre y activa en el 
funcionamiento de nuestras comunidades. Sin embargo, la 
capacidad de ser escuchado no debe limitarse efectivamente a 

73



Un pronunciamiento social sobre:

aquellas personas, organizaciones o empresas que disponen de 
una riqueza y unos recursos financieros superiores a la media.

La democracia se ve 
amenazada si quienes 
disponen de mayores 
ingresos tienen voz 
dominante ante los 
políticos, mientras que 
quienes tienen menos 
quedan silenciados de facto. La libertad de expresión no incluye el 
derecho a acallar la voz de los demás. Hacerlo es obstaculizar el 
desempeño equitativo de todos los participantes en una sociedad. 

Esta iglesia insta a los legisladores estatales y federales a que 
aprueben leyes que establezcan límites a las contribuciones a las 
campañas y otras contribuciones políticas. Del mismo modo, se 
necesita legislación para aumentar la transparencia en nuestras 
elecciones y procesos políticos mediante la presentación de 
informes financieros por parte de los funcionarios públicos, 
incluido el poder judicial, sobre todas las contribuciones y 
donaciones. Depende de los legisladores tomar medidas que 
conduzcan a la transparencia del dinero abrumador de las 
empresas y los super PAC que distorsionan el debate político e 
influye en nuestros representantes. Nuestra iglesia insta a que se 
adopten políticas y reformas que contribuyan a:83

•	 Aumentar la transparencia y la conciencia pública sobre los 
contribuyentes a las campañas de los candidatos políticos y 
la información financiera.

•	 Hacer que las empresas rindan cuentas públicamente por el 
cabildeo de las asociaciones comerciales que contradice sus 
normas proclamadas públicamente.

•	 Ampliar la capacidad de los ciudadanos de todo el espectro 
económico para presentarse a cargos políticos.

•	 Reducir el poder de la riqueza para moldear el debate 
político y la influencia de los medios de comunicación, 
incluso a través de la publicidad política.

La democracia se ve amenazada si 
quienes disponen de mayores ingresos 
tienen voz dominante ante los 
políticos, mientras que quienes tienen 
menos quedan silenciados de facto. 

74



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 44 La enseñanza de la ELCA sostiene desde hace mucho 
tiempo que es competencia del gobierno la regulación de aspectos 
de la vida social para garantizar la seguridad y el bienestar de 
su pueblo. Esta iglesia también reconoce que, en ocasiones, las 
políticas, los estatutos, las regulaciones y las opiniones judiciales 
del gobierno perjudican el bienestar más de lo que lo promueven. 
El daño es el resultado de políticas mal concebidas y aplicadas, y de 
acciones intencionadas que discriminan a unos en favor de otros. 

Hay una distinción 
fundamental entre 
una estructura falible 
y una opresión 
estructurada. El 
gobierno es falible 
porque está compuesto por seres humanos. No cumple su 
propósito cuando sus objetivos, políticas y programas están 
mal diseñados o implementados, o causan un desperdicio o 
dificultades indebidas. Por el contrario, el gobierno se vuelve 
opresivo cuando sus objetivos, políticas y programas se diseñan 
o transforman en vehículos para oprimir al prójimo, como las 
leyes de supresión del voto o la manipulación de los distritos 
electorales. La participación ciudadana no puede realizarse 
plenamente sin hacer frente a las barreras estructurales que 
limitan el acceso de muchos.84 Estas barreras, que sirven para 
silenciar las voces y restringir la participación pública, afectan de 
manera desproporcionada a las comunidades ya marginadas y 
contradicen tanto los ideales democráticos como el llamamiento 
bíblico a buscar la justicia. 

Todos los servidores públicos tienen el deber de garantizar que el 
gobierno se mantenga fiel a su propósito de proteger y fomentar 
el bien común. Las asociaciones públicas entre organizaciones sin 
fines de lucro (que incluyen todas las organizaciones religiosas) 
y el sector privado pueden ser un medio para mejorar el trabajo 
de ambos socios cuando se dedican al bien común. Por último, 
cuando el gobierno se desvía, los miembros del público tienen la 
obligación de buscar la reforma a través de los procedimientos de 
autogobierno democrático.

La participación ciudadana no puede 
realizarse plenamente sin hacer frente 
a las barreras estructurales que limitan 
el acceso de muchos.

75



Un pronunciamiento social sobre:

No es posible para esta iglesia, ni para ningún acto cívico, 
identificar un conjunto completo de normas éticas que se apliquen 
en todos los casos para discernir los fallos en la vida cívica y 
política. Algunos criterios para el discernimiento se detallan en 
los artículos de este pronunciamiento y en anteriores mensajes y 
pronunciamientos sociales de la ELCA.85 

Sin embargo, como mínimo, el discernimiento sobre estas 
cuestiones cotidianas pero importantes debe esforzarse por incluir 
las perspectivas de los afectados, así como una representación 
justa de los beneficiarios. Ese es el punto de partida para la 
autodeterminación mutua y para decidir si se está atendiendo 
bien al prójimo. 

Artículo 45 La ELCA tiene comunidades de adoración en 
Washington D. C. y en varios territorios de los Estados Unidos, por 
ejemplo, Guam, Puerto Rico, Samoa Americana, las Islas Vírgenes 
de los Estados Unidos y las Islas Marianas del Norte. De hecho, 
el Sínodo del Caribe de la ELCA está compuesto en gran parte 
por varios de estos territorios. Este hecho y la vida de millones 
de personas en estas zonas instan a nuestra iglesia a discernir 
la responsabilidad de los Estados Unidos respecto a estas zonas 
bajo la jurisdicción del Congreso de los Estados Unidos como 
posesiones o territorios no incorporados. La ELCA reconoce que 
las cuestiones relativas a la relación entre estos territorios y la 
sociedad estadounidense en general son múltiples y complejas, 
pero no deben ignorarse.

Esta iglesia reconoce 
que la relación política 
entre el gobierno de 
los Estados Unidos 
y sus territorios 
no incorporados 
es problemática debido a la desigualdad inherente entre los 
territorios y los estados. También existe el espectro de las 
relaciones colonialistas continuadas, en las que los territorios 
carecen de poder real para la autodeterminación. Los territorios 
tienen un representante en el Congreso con voz, pero sin voto, 
a pesar de que los residentes están obligados a inscribirse en el 
servicio militar selectivo o de tener un largo y distinguido historial 

También existe el espectro de las 
relaciones colonialistas continuadas, 
en las que los territorios carecen de 
poder real para la autodeterminación.

76



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

de servicio a los Estados Unidos. Los residentes de los territorios 
pueden estar obligados a pagar impuestos, pero no tienen 
una representación equitativa. Muchos creen que el Congreso 
de los Estados Unidos ha socavado en realidad los procesos 
democráticos en estos territorios.86 

Esta iglesia reconoce los factores que complican la situación. Uno 
de ellos es el legado del racismo, ya que la gran mayoría de los 
residentes locales de todos los territorios pertenecen a grupos 
raciales minoritarios, históricamente negros, indígenas, latinos e 
isleños del Pacífico.

La relación entre las iglesias con sede en los Estados Unidos y 
los territorios también es complicada porque las iglesias fueron 
cómplices de la colonización de los territorios, de su explotación 
económica y del despojo de sus habitantes ancestrales de sus 
tradiciones religiosas y espirituales.87 El objetivo de convertir a las 
personas al cristianismo estaba profundamente entrelazado con la 
ideología expansionista. Como luteranos, creemos que el Espíritu 
Santo trae la fe a las personas, y que esta no debe ser forzada ni 
coaccionada por la acción humana. 

Las iglesias tienen la responsabilidad de ayudar a reparar el daño 
causado. Escuchar con humildad y de forma intencionada es el 
punto de partida del principio de autodeterminación mutua y 
el primer paso en el camino hacia la justicia y la sanación. Este 
proceso de escuchar con atención puede ser difícil y desafiante. 
Sin embargo, cuando se basa en la voluntad sincera de las 
personas de comprenderse mutuamente, puede conducir a nuevas 
posibilidades de reparación, sanación y plenitud.88 

Esta iglesia insta a sus miembros, a sus socios ecuménicos 
y a otras personas de buena voluntad a fomentar y facilitar 
los procesos de audición y rendición de cuentas entre los 
territorios y quienes ocupan puestos de poder sobre ellos en el 
Gobierno de los Estados Unidos. En consonancia con el principio 
de autodeterminación mutua (artículo 22), la ELCA también 
se compromete a defender la igualdad en la representación 
gubernamental del Distrito de Columbia89 y los territorios de los 
Estados Unidos, así como su equidad económica y social.

77



Un pronunciamiento social sobre:

Artículo 46 Los nativos americanos, los nativos de Alaska 
y los nativos de Hawái son ciudadanos estadounidenses con 
relaciones históricas únicas con los Estados Unidos. Las tribus 
reconocidas por el gobierno federal tienen soberanía como 
naciones tribales, y el gobierno federal de los Estados Unidos 
tiene una responsabilidad fiduciaria federal con esas naciones.90  
Esta soberanía y la responsabilidad fiduciaria federal se basan 
en diversos tratados, la Constitución de los Estados Unidos y las 
decisiones de la Corte Suprema. 

A lo largo de la historia, los colonos europeos y sus sucesores, 
a medida que se extendían por el continente norteamericano, 
incumplieron repetidamente los tratados y otras garantías 
legales. Los pueblos indígenas han sufrido una terrible opresión 
racial, social y económica que constituye uno de los capítulos 
más vergonzosos de la historia de los Estados Unidos. La ELCA, 
junto con otras entidades de este país, reconoce que es necesario 
reconocer esta terrible historia, proteger la situación de los 
nativos americanos en los Estados Unidos y redoblar los esfuerzos 
por la reconciliación y la justicia.91 

La historia tiene muchos estratos, pero todos deben reconocer 
que se basa en la Doctrina del Descubrimiento, que se originó en 
las bulas papales del siglo XV.92 La doctrina fue introducida en 
la legislación estadounidense por el juez de la Corte Suprema de 
los Estados Unidos John Marshall en el caso Johnson v. McIntosh 
(1823). Esta decisión estipulaba que el descubrimiento de un 
territorio previamente desconocido para los europeos otorgaba a 
la nación descubridora el título de propiedad sobre ese territorio 
frente a todas las demás naciones europeas, y que este título 
podía perfeccionarse mediante la posesión. 

Aunque de origen global, este principio sustentó las acciones 
de las personas que reclamaron tierras nativas en América 
del Norte.93 Justificados por esta doctrina, los colonos que se 
trasladaron a América del Norte, incluidos los predecesores de 
esta iglesia, reclamaron las tierras nativas como propiedad propia.

La doctrina jurídica tenía sus raíces claramente en el discurso 
cristiano. La ELCA ha reconocido que la doctrina “creó un marco 
teológico que apoyaba el racismo, el colonialismo y la aniquilación 

78



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

de los pueblos indígenas. Hoy en día sigue perpetuando esos 
males e injusticias que se encuentran en nuestra iglesia, en la 
legislación estadounidense y en la interpretación jurídica”.94

La ELCA se ha unido 
a otros organismos 
religiosos para repudiar 
explícitamente esta 
doctrina de origen 
europeo, calificándola 
de “mezcla indebida 
del poder de la iglesia y el poder de la espada”.95 Esta iglesia ha 
reconocido y pedido arrepentimiento por su complicidad en el 
colonialismo que sigue perjudicando a los gobiernos tribales y a 
los miembros de las tribus.96 

En sus inicios, la ELCA reconoció y nombró la soberanía de 
las naciones tribales reconocidas por el gobierno federal y se 
comprometió a defender su trato justo.97 Este pronunciamiento 
social reafirma la postura de esta iglesia sobre la importancia de esa 
soberanía. Exhorta y compromete a esta iglesia a apoyar políticas 
justas en materia de derechos de tratados, soberanía tribal, libertad 
religiosa y otros asuntos que afectan al bienestar cívico de los nativos 
americanos, los nativos de Alaska y los nativos de Hawái.

En particular, este pronunciamiento exhorta al gobierno federal 
de los Estados Unidos, a sus agencias y a sus residentes, junto con 
todos los demás gobiernos, a:

•	 Respeten la relación de confianza legal que el gobierno 
federal de los Estados Unidos tiene con las naciones tribales 
o las tribus reconocidas federalmente, reconociendo su 
soberanía, autodeterminación y autogobierno.

•	 Guiarse por la preocupación por la verdad, la justicia, la 
reconciliación, la visibilidad, la equidad y la sanación como 
elementos centrales de estas relaciones soberanas.

•	 Dar prioridad a la consulta con las naciones tribales que 
garantice la equidad y respete la paridad con ellas.

•	 Prestar especial atención a las políticas y la legislación que 
defienden la soberanía y aumentan la autodeterminación de 
los nativos americanos.

Esta iglesia ha reconocido y pedido 
arrepentimiento por su complicidad 
en el colonialismo que sigue 
perjudicando a los gobiernos tribales 
y a los miembros de las tribus.

79



Un pronunciamiento social sobre:

•	 Apoyar los esfuerzos para aumentar el registro de votantes 
y el acceso a los colegios electorales y la votación anticipada, 
al tiempo que se oponen a los esfuerzos estatales por 
levantar barreras al voto.

•	 Escuchar atentamente y consultar con los nativos 
americanos sobre cuestiones con impacto medioambiental 
que afecten a sus tierras originales y soberanas. 

Artículo 47 Una educación cívica completa y honesta es un 
elemento esencial para revitalizar la vida cívica. Esta proporciona 
los cimientos de una sociedad. La ELCA ha abordado la institución 
social de la educación en los Estados Unidos y ha dejado 
constancia de que las escuelas “deben enseñar los principios y las 
virtudes de la convivencia en libertad responsable en una sociedad 
democrática, lo que incluye el respeto por las diversas culturas y 
creencias de sus alumnos”.98 

Para tener una 
democracia fuerte, los 
miembros del público 
deben saber cómo se 
supone que funcionan 
las instituciones cívicas 
y cómo se les pide 
que participen. Por lo tanto, un plan de estudios cívico completo 
y honesto debe enseñar toda la historia de los Estados Unidos, 
con todas sus aspiraciones, éxitos y fracasos. Debe enfatizar 
los valores inherentes a la Constitución de los Estados Unidos. 
Debe basarse en lo que la comunidad tiene en común y explorar 
de manera justa e imparcial aquellas cuestiones en las que la 
comunidad está dividida. 

Para ello es esencial tanto la precisión de los datos como la 
inclusión de las obras de los numerosos grupos que han formado 
parte de la historia estadounidense. La ELCA fomenta los planes 
de estudios que promueven la comprensión de toda la historia 
del funcionamiento y las culturas del gobierno de los Estados 
Unidos; se opone a la legislación que impide a los estudiantes 
comprometerse plenamente con esas historias. 

Para tener una democracia 
fuerte, los miembros del público 
deben saber cómo se supone que 
funcionan las instituciones cívicas y 
cómo se les pide que participen. 

80



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Artículo 48 No existe 
una solución única que 
reduzca la polarización 
cada vez más acentuada 
de los Estados Unidos o 
repare el daño que pone 
en peligro nuestro tejido 
social y nuestra república 
democrática. Un elemento fundamental es un compromiso 
renovado, constructivo y reflexivo con la vida cívica en toda la 
nación. La polarización hiperpartidista es, en parte, el resultado 
de que las personas se retiren de la participación generalizada 
en la vida cívica. Esta iglesia sostiene que el retorno a un 
compromiso cívico sólido como bien público es tanto nuestra 
vocación como cristianos como nuestra responsabilidad como 
residentes de este país.

El mensaje social “El gobierno y el compromiso cívico en los 
Estados Unidos: El discipulado en una democracia” aborda con 
mayor detalle la naturaleza y el propósito de un compromiso 
cívico saludable, especialmente especialmente en relación con la 
ciudadanía.99 Entre otros elementos, ese mensaje enseña que el 
compromiso cívico adopta numerosas formas de participación: el 
voto informado, la asistencia a reuniones públicas, el desempeño 
de cargos públicos, la participación en partidos políticos, la 
defensa de políticas, la organización comunitaria y la protesta no 
violenta. 

El mensaje señala que el compromiso cívico surge tanto de la 
preocupación por el desorden y la injusticia como de la esperanza 
por el bienestar de todos. Afirma elementos de un compromiso 
cívico saludable, como el autogobierno democrático, el apoyo a los 
servidores públicos y las políticas bien elaboradas que fomentan 
la justicia, la equidad racial y social y la reconciliación. La ELCA 
insta a sus miembros y a todos los residentes de esta sociedad a 
contribuir e impulsar una participación cívica sólida.

Esta iglesia sostiene que el retorno 
a un compromiso cívico sólido 
como bien público es tanto 
nuestra vocación como cristianos 
como nuestra responsabilidad 
como residentes de este país.

81



Un pronunciamiento social sobre:

CONCLUSIÓN							     

Artículo 49 “Hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo. 
Danos hoy nuestro pan de cada día”. Tal como Jesús enseñó a los 
discípulos, así oramos en esta iglesia. 

Lo hacemos en consonancia con los cristianos de todas las 
épocas y del futuro que, en el Espíritu, son testigos de la 
voluntad de Dios de la paz justa y bienestar común. Lo hacemos 
con fe, entendiendo que el poder creativo de Dios se comparte 
en toda la creación y se da a los seres humanos para que lo 
utilicen en la vida cívica por el bien de todos. 

Que podamos caminar 
humildemente contigo, oh, 
Dios amoroso, mientras 
luchamos por la justicia, 
la bondad y la paz en la 
sociedad humana. Que 
nosotros, como tu iglesia, 
vivamos sabiamente 
mediante el uso cívico de 
la Ley, uniéndonos a tu propósito de shalom. Que nosotros, 
como tu pueblo, nos unamos a todos los demás de buena 
voluntad en la labor del gobierno como un don, una aspiración 
y una responsabilidad para servir al bien común de “nosotros, 
el pueblo”. Que nosotros, como tus perdonados, seamos 
empoderados por tu Palabra misericordiosa y tus Sacramentos 
para buscar con valentía el bienestar de todos a través de 
nuestra participación en la vida cívica. 

Que nosotros, ..., seamos 
empoderados por tu 
Palabra misericordiosa y tus 
Sacramentos para buscar con 
valentía el bienestar de todos a 
través de nuestra participación 
en la vida cívica. 

82



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

ENDNOTES								      
1 El Catecismo Menor, en El Libro de la Concordia: Las Confesiones de 
la Iglesia Evangélica Luterana, eds. Robert Kolb y Timothy J. Wengert 
(Minneapolis: Fortress Press, 2000), 357, en adelante denominado “BC 
2000”.
2 Los documentos de enseñanza social de la ELCA se pueden encontrar 
en https://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-messages. En 
particular, véase el mensaje social de 2020 “El gobierno y el compromiso 
cívico en los Estados Unidos: El discipulado en una democracia”, en 
adelante “El gobierno y el compromiso cívico”. 
3 Los cristianos deben tomarse en serio la visión integral que encierra 
este término bíblico fundamental y lo que significa para nuestra 
vocación. El término en sí mismo también tiene una larga y rica historia 
como concepto central dentro del judaísmo, donde su uso y énfasis 
a veces difieren, pero del que los cristianos pueden aprender. Las 
dos comunidades religiosas pueden explorar juntas la mejor manera 
de entender el concepto bíblico y, sobre esta base, encontrar formas 
de trabajar juntas para promover la intención divina para los seres 
humanos y para todo el mundo creado. 
4 Confesión de Augsburgo, XVI, BC 2000, 48.
5 Véase una explicación más detallada en el mensaje social de la ELCA 
sobre la genética, Genetics, Faith and Responsibility (Chicago: Evangelical 
Lutheran Church in America, 2011), 10, www.elca.org/faith/faith-and-
society/social-statements.
6 La iglesia en la sociedad: Una perspectiva luterana (Chicago: 
Evangelical Lutheran Church in America, 1991), 5, www.elca.org/faith/
faith-and-society/social-statements, en adelante La Iglesia en la sociedad.
7 “Afirmación sobre el bautismo” en Evangelical Lutheran Worship: Pew 
Edition (Minneapolis: Augsburg Fortress, 2006), 236, en adelante “ELW.”
8 El término luterano tradicional para esto era “máscaras de Dios", pero 
hoy en día ese término sugiere duplicidad y pasividad.
9 Lutero se refiere al pecado de muchas maneras, pero a menudo como 
una preocupación excesiva por uno mismo a expensas del prójimo. 
Describe la condición humana como homo in curvatus in se (ser 
encerrado en sí mismo). Véase, por ejemplo, Martín Lutero, “Lectures 
on Romans” (lecciones sobre romanos) en Luther’s Works, vol. 25, ed. 
Jaroslav Pelikan, et al. (St. Louis: Concordia, 1956), 345.
10 Esta referencia al pecado se refiere a los casos en los que los patrones 
individuales y sistémicos han perpetuado un gran daño a través de la 
inferioridad internalizada de diferentes tipos, especialmente entre aquellos 

83

https://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-messages
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements


Un pronunciamiento social sobre:

que han sido marginados en nuestra sociedad por su raza, clase, género o 
identidad sexual, por nombrar solo algunas categorías. Como resultado de 
nuestra confianza quebrantada en Dios, las relaciones humanas también 
se rompen y se distorsionan. Esta referencia no se refiere a los casos de 
disminución de la autoestima, que son muy familiares para cualquiera que 
haya experimentado depresión o trastornos de ansiedad, o haya cuidado a 
alguien con una enfermedad mental. Para obtener más orientación sobre 
estos casos complejos, véase el mensaje social “El cuerpo de Cristo y las 
enfermedades mentales” (2012) y el pronunciamiento social Fe, sexismo y 
justicia: un llamado a la acción (2019).
11 La Fórmula de la Concordia afirma una “tercera función [uso] de la 
Ley” (FC Ep. VI y FC SD VI, BC 2000), pero en los círculos luteranos 
continúa el debate sobre si un tercer uso es redundante. Algunos 
sostienen que el tercer uso es importante porque deja claro que los 
aspectos externos de la Ley deben ser cumplidos por los piadosos no 
con temor hostil, sino con amorosa fidelidad. Otros piensan que esto es 
innecesario. Dado que los aspectos externos de la Ley siguen siendo los 
mismos independientemente de la disposición de la fe y el amor de cada 
individuo, este pronunciamiento señala la existencia del debate, pero no 
entra en él.
12 En la tradición luterana también se utilizan otras analogías y frases, 
y un término común ha sido “dos reinos”. Sin embargo, en el Nuevo 
Testamento, “reino” se reserva únicamente para el reinado de Dios. La 
idea de los reformadores de que Dios obra a través de dos estrategias 
diferentes es vital, y los reformadores basaron esta idea no en reinos 
reales, sino en la escatología de Pablo de las dos edades, en Adán y en 
Cristo (Romanos 5:12). 
13 “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados Unidos: El 
discipulado en una democracia” (Chicago: Iglesia Evangélica Luterana en 
América, 2020), 9, www.elca.org/faith/faith-and-society/social-messages.
14 Esta descripción de la tensión aparece con más detalle en el 
pronunciamiento social de la ELCA La Iglesia en la sociedad, 3, 
www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements.
15 BC 2000, Apología, Articulo IV, 22-24, BC 2000, 124.
16 Véase Por la paz en el mundo de Dios (Chicago: Evangelical Lutheran 
Church in America, 1995), 22, www.elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements.
17 La sección “Resoluciones continuas” de la constitución de la ELCA 
denomina a la Confesión de Augsburgo inalterada un “testimonio 
verdadero” de las Escrituras (CBCR 2.05).

84

http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-messages
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

18 El Catecismo Mayor, tercer artículo sobre el Credo, artículo 3, para. 67, 
BC 2000, 492.
19 “Políticas y procedimientos de la Iglesia Evangélica Luterana en 
América para abordar las preocupaciones sociales”, 12, 19, www.elca.org/
faith/faith-and-society/addressing-social-concerns.
20 Véase “Declaración de compromiso interreligioso” (Chicago: Evangelical 
Lutheran Church in America, 2019), www.elca.org/ecumenical.
21 Véase, por ejemplo, Peter Levine y William A. Galston, “America’s Civic 
Condition: A Glance at the Evidence” (La condición cívica de los Estados 
Unidos: un vistazo a las pruebas), Brookings Institution, 1 de septiembre 
de 1997, www.brookings.edu/articles/americas-civic-condition-a-glance-
at-the-evidence/, consultado el 13 de octubre de 2023, y Unión de 
Asociaciones Internacionales, “Decline in civic participation” (Declive de 
la participación cívica), Enciclopedia de los problemas mundiales y el 
potencial humano, https://encyclopedia.uia.org/problem/decline-civic-
participation, consultado el 24 de octubre de 2023.  
22 Véase, por ejemplo, La Iglesia en la sociedad, que sienta las bases; elca.
org/faith/faith-and-society/social-statements.
23 “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados Unidos: El 
discipulado en una democracia,” elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements.
24 La Iglesia en la Sociedad, 4, elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements. 25 Los puntos son ejemplos sugerentes y resumidos extraídos 
de la Constitución de la ELCA, capítulo 4; o de La Iglesia en la Sociedad, 
9-10; elca.org/faith/faith-and-society/social-statements.
26 La Iglesia en la Sociedad, 4, elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements.
27 Ibid., 4. La fuente es Martín Lutero, “Comentario sobre el Salmo 82” 
(1530) en “Salmos seleccionados II”, Obras, vol. 13, ed. Jaroslav Pelikan et 
al. (St. Louis: Concordia, 1956).
28 Para más información sobre la organización basada en la fe de 
la ELCA, véase www.elca.org/our-work/publicly-engaged-church/
organizing-for-mission/upcoming-events. 
29 Constitución de la ELCA 16.12.D21, 118.  
30 El testimonio corporativo de la ELCA se expresa, por ejemplo, en la 
labor del equipo Witness in Society (Testimonio en la sociedad). Véase 
elca.org/our-work/publicly-engaged-church.
31 Estas colaboraciones se fomentan específicamente en los documentos 
de política ecuménica e interreligiosa de la ELCA. Véase “A Declaration 
of Ecumenical Commitment” (Declaración de compromiso ecuménico), 

85

http://www.elca.org/faith/faith-and-society/addressing-social-concerns
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/addressing-social-concerns
http://www.elca.org/ecumenical
http://www.brookings.edu/articles/americas-civic-condition-a-glance-at-the-evidence/
http://www.brookings.edu/articles/americas-civic-condition-a-glance-at-the-evidence/
https://encyclopedia.uia.org/problem/decline-civic-participation
https://encyclopedia.uia.org/problem/decline-civic-participation
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/our-work/publicly-engaged-church/organizing-for-mission/upcoming-events
http://www.elca.org/our-work/publicly-engaged-church/organizing-for-mission/upcoming-events
http://www.elca.org/our-work/publicly-engaged-church


Un pronunciamiento social sobre:

Chicago: Evangelical Lutheran Church in America, 1991) y “A Declaration 
of Inter-Religious Commitment” (Declaración de compromiso 
interreligioso), Chicago: Evangelical Lutheran Church in America, 2019, 
(especialmente los compromisos 7, 8 y 9),www.elca.org/ecumenical.
32 Un tratamiento más completo de este tema es el de Alexia Salvatierra y 
Peter Heltzel en Faith-Rooted Organizing: Mobilizing the Church in Service 
to the World (Organización basada en la fe: la movilización de la Iglesia al 
servicio del mundo), Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2013.
33 “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados Unidos,” 9-16, 
elca.org/faith/faith-and-society/social-statements.  
34 ELW, 228. Estas son dos de las responsabilidades encomendadas a los 
bautizados.
35 Constitución modelo de congregación C9.23; esta redacción se encuentra 
en las declaraciones de propósito de las tres expresiones de la ELCA.
36 La Confesión de Augsburgo, V, enseña que el oficio es instituido por 
Dios “para que podamos obtener la fe”. BC 2000, 41.
37 El artículo 28 de la Apología de la Confesión de Augsburgo cuestionaba 
las afirmaciones de quienes ocupaban cargos eclesiásticos de poseer un 
conocimiento sagrado y privilegios para los asuntos políticos de su época. 
BC 2000, 289.
38 La Iglesia en la sociedad, 4.
39 Apología, XVI, BC 2000, 231.
40 Por ejemplo, Johannes Bugenhagen, pastor de Lutero, fue enviado a 
varios organismos gubernamentales europeos para defender y ayudar a 
redactar leyes que crearan fondos comunitarios, una red de bienestar para 
ayudar a los pobres; véase The Forgotten Luther: Reclaiming the Social-
Economic Dimension of the Reformation (El Lutero olvidado: recuperando 
la dimensión socioeconómica de la Reforma), eds. Carter Lindberg y 
Paul A. Wee (Minneapolis: Lutheran University Press, 2016). Para otros 
ejemplos, véase Walter Altmann, Luther and Liberation: A Latin American 
Perspective (Lutero y la liberación: una perspectiva latinoamericana), 2.ª 
ed., trad. Thia Cooper (Minneapolis: Fortress Press, 2016), 70-132.
41 Catecismo Mayor, Oración del Señor, IV, párr. 75, BC 2000, 450.
42 Durante el período de la Reforma, hubo quienes interpretaron la idea 
de la justificación solo por la gracia a través de la fe en el sentido de 
que no tenían obligaciones para con la sociedad ni con sus vecinos. En 
otras palabras, entendieron que el acto soberano de Dios era el fin del 
poder de Dios para ellos, no su comienzo. Lutero, entre otros, se opuso 
vehementemente a esta distorsión y sostuvo sistemáticamente que 
el sentido de la libertad cristiana era el amor al prójimo; el propósito 

86

http://www.elca.org/ecumenical
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

del don de la fe era liberar a la persona para mejorar el mundo. Al 
igual que el poder creador de Dios, el poder de la fe no se cumple 
acumulándolo (lo que, según Lutero, es señal de incredulidad, no de fe), 
sino aumentando el poder de los demás.
43 Por la paz en el mundo de Dios, 12, elca.org/faith/faith-and-society/
social-statements. El teólogo Paul Tillich llama a esta idea “la extraña 
obra del amor de destruir lo que está en contra del amor”; véase Love, 
Power, and Justice: Ontological Analyses and Ethical Applications (Amor, 
poder y justicia: análisis ontológicos y aplicaciones éticas), London: 
Oxford University Press, 1954, 49.
44 Los cristianos consideran Mateo 7:12 como la regla de oro; otras 
tradiciones tienen una norma comparable en sus escritos.
45 Para un análisis exhaustivo de la historia de la Constitución, 
incluyendo su singularidad y la historia de sus enmiendas, véase Akhil 
Reed Amar, America’s Constitution: A Biography (La Constitución de los 
Estados Unidos: una biografía), New York: Random House, 2005.
46 Para un excelente análisis de los Artículos de la Confederación y su 
contexto, véase George William Van Cleve, We Have Not a Government: 
The Articles of Confederation and the Road to the Constitution (Chicago: 
University of Chicago Press, 2017).
47 Preámbulo de la Constitución de los Estados Unidos, https://www.state.
gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf. 
48 Artículo 11 de los Tratados de Berbería, firmados en Trípoli el 4 
de noviembre de 1796. Los tratados son actos vinculantes del Estado 
y ayudan a articular la autocomprensión de un país en la escena 
internacional. Texto consultado el 1 de septiembre de 2023, avalon.law.
yale.edu/18th_century/bar1796t.asp.
49 Véase, por ejemplo, Kennedy v. Bremerton School District, 597 U.S. 507 
(2022), que permite a un entrenador dirigir una oración pública después 
de un partido de fútbol americano de instituto, y Carson v. Makin, 596 U.S. 
767, 806-810 (2022), en el que una opinión disidente analiza las decisiones 
del Tribunal Supremo desde 2017 que se han desviado de la posición 
histórica del tribunal de que la Cláusula de Establecimiento prohíbe a los 
gobiernos financiar actividades religiosas.
50 Véase, por ejemplo, American Legion v. American Humanist 
Association, 588 U.S. 19 (2019), en el que se determinó que un 
monumento en forma de cruz de la Primera Guerra Mundial situado en 
un terreno público no violaba la Cláusula de Establecimiento.
51 Véase Engel v. Vitale, 370 U.S. 421 (1962) y Abington School District v. 
Schempp, 374 U.S. 203 (1963).

87

http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
https://www.state.gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf
https://www.state.gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf
http://avalon.law.yale.edu/18th_century/bar1796t.asp
http://avalon.law.yale.edu/18th_century/bar1796t.asp


Un pronunciamiento social sobre:

52 Por esta razón, muchas constituciones estatales prohíben 
expresamente la financiación pública de lugares de adoración o de 
enseñanza religiosa. Aunque la financiación pública directa puede estar 
prohibida, las iglesias y las organizaciones religiosas pueden acogerse 
a la exención del impuesto federal sobre la renta en virtud del artículo 
501(c)(3) del Código de Rentas Internas. Además, las exenciones del 
impuesto sobre la propiedad para los lugares de culto no violan la 
Cláusula de Establecimiento. Walz contra la Comisión Fiscal de la 
Ciudad de Nueva York, 397 U.S. 664 (1970).
53 Véase Hosanna-Tabor Evangelical Lutheran Church and School v. 
Equal Employment Opportunity Commission, 565 U.S. 171 (2012), en 
el que se determinó que las leyes federales contra la discriminación 
no se aplican a la selección de líderes religiosos por parte de las 
organizaciones religiosas.
54 Véase Watson contra Jones, 80 U.S. 679, 733 (1871) y Diócesis Ortodoxa 
Serbia contra Milivojevich, 426 U.S. 696, 714 (1976).
55 Véase American Legion v. American Humanist Association, 588 U.S. 19 
(2019).
56 Véase Church of the Lukumi Babalu Aye, Inc. v. City of Hialeah, 508 
U.S. 520 (1993).
57 No obstante, la Corte Suprema determinó que los estados que 
prohíben el uso de bonos escolares para escuelas privadas religiosas 
violan la cláusula de libre ejercicio. Véase Carson contra Makin, 596 
U.S. 767 (2022). Además, en el momento de redactar este artículo, el 
Tribunal Supremo acordó decidir si un estado puede financiar una 
escuela concertada religiosa propuesta. Véase Junta Estatal de Escuelas 
Concertadas de Oklahoma, et al. contra Drummond, números de 
expediente 24-394/396 (2025).
58 Véase Trinity Lutheran Church of Columbia, Inc. v. Comer, 582 U.S. 449 
(2017).
59 Véase resources.elca.org/?_categories=faith-and-society&_
subcategory=social-teachings-predecessor-churches.
60 Los tribunales revisan las leyes y las acciones del gobierno utilizando 
el criterio de “escrutinio estricto” —el criterio más alto y riguroso de 
revisión judicial— cuando parecen infringir derechos constitucionales 
fundamentales, incluido el libre ejercicio de la religión. Véase Estados 
Unidos contra Carolene Products Co., 304 U.S. 144, 152 n. 4 (1938); 
Sherbert contra Verner, 374 U.S. 398 (1963); y Wisconsin contra Yoder, 
406 U.S. 205 (1972).
61 Un interés estatal (también conocido como interés gubernamental o 
interés público) es “imperativo” si es esencial o necesario, en lugar de 

88

http://resources.elca.org/?_categories=faith-and-society&_subcategory=social-teachings-predecessor-churches
http://resources.elca.org/?_categories=faith-and-society&_subcategory=social-teachings-predecessor-churches


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

una cuestión de elección, preferencia o discreción. Véase Palmore v. 
Sidoti, 466 U.S. 429, 432 (1984). Entre los ejemplos de intereses estatales 
imperativos se incluyen la protección de la salud y la seguridad públicas, 
la regulación de los delitos violentos, la seguridad nacional y las 
necesidades militares. 
62 En este caso, se permitió a un estado denegar las prestaciones por 
desempleo a un nativo americano despedido por infringir una ley 
estatal que penalizaba el consumo de peyote, incluso como parte de una 
ceremonia religiosa tradicional. Véase Employment Division v. Smith, 494 
U.S. 872 (1990).
63 Véase la Ley de Restauración de la Libertad Religiosa de 1993, 42 U.S.C. 
§ 2000bb et seq.; City of Boerne v. Flores, 521 U.S. 507 (1997); y Gonzales 
v. O Centro Espírita Beneficente União do Vegetal, 546 U.S. 418 (2006).
64 Véase, por ejemplo, la Ley de Uso Religioso del Suelo y Personas 
Institucionalizadas (RLUIPA), 42 U.S.C. § 2000cc et seq. Además, en el 
momento de redactar esta declaración social, la mayoría de los estados 
de EE. UU. han adoptado alguna versión de la Ley de Restauración de la 
Libertad Religiosa de 1993.
65 Un interés gubernamental es “importante” cuando es más que un 
objetivo o meta legítimos, pero menos que un interés imperioso. Véase 
Craig v. Boren, 429 U.S. 190 (1976). Por ejemplo, cuando una acción 
gubernamental limita ciertos tipos de libertad de expresión o establece 
clasificaciones basadas en el género que podrían violar los derechos 
constitucionales de igualdad de protección, el gobierno debe demostrar 
que su acción promueve un interés gubernamental importante (como 
regular el tiempo, el lugar y la forma de expresión en un foro público 
o remediar la discriminación social del pasado) por medios que estén 
sustancialmente relacionados con ese interés.
66 Véase, por ejemplo, Burwell v. Hobby Lobby Stores, Inc., 573 U.S. 682 
(2014), que exime a las empresas privadas con ánimo de lucro de las 
leyes federales que afectan a los empleados, basándose en las objeciones 
religiosas de sus propietarios. 
67 Esta famosa metáfora parece tener su origen en Roger Williams, pero 
fue Thomas Jefferson quien la utilizó de forma más notoria en sus 
escritos personales.
68 La Iglesia en la sociedad, 3, elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements. Cuando la Iglesia (el estamento eclesiástico) interactúa con 
el Estado (el estamento político), no es el Evangelio (en sentido estricto) 
sino la Ley lo que está llamada a proclamar. Este es el uso civil o 
primario de la Ley.

89

http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements


Un pronunciamiento social sobre:

69 “Constituciones, estatutos y resoluciones continuas de la Iglesia 
Evangélica Luterana en América” (Chicago: Iglesia Evangélica Luterana 
en América, 2022), 4.03.n., www.elca.org/constitution.
70 Preámbulo de la Constitución de los Estados Unidos, https://www.state.
gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf.
71 La enmienda Johnson es una disposición del código fiscal de 
los Estados Unidos, vigente desde 1954, que prohíbe a todas las 
organizaciones sin fines de lucro 501(c)(3) apoyar u oponerse a 
candidatos políticos.
72 La designación “enfoque interaccionista basado en funciones” se 
encuentra en Roger A. Willer, “Religious Organizations and Government: 
An Ecclesial Lutheran ‘Take’”, Dialog: A Journal of Theology 62:1, 
primavera de 2023.
73 Existen diversos nacionalismos religiosos en los Estados Unidos 
y en todo el mundo. Muchos de ellos se abordan en “El problema 
del nacionalismo religioso, en los Estados Unidos y en todo el 
mundo: una declaración de política del Consejo Nacional de Iglesias”, 
nationalcouncilofchurches.us/common-witness/the-problem-of-religious-
nationalism-in-the-us-and-globally-a-policy-statement-of-the-national-
council-of-churches. La presencia del sionismo cristiano en los Estados 
Unidos es un ejemplo de ello. Véase “Hope for the Future: A Study 
Document for Renewing Jewish-Christian Relations” (Esperanza para el 
futuro: documento de estudio para renovar las relaciones entre judíos 
y cristianos),lutheranworld.org/resources/document-hope-future, y el 
artículo sobre “Christian Zionism” (Sionismo cristiano) de la revista 
Journal of Lutheran Ethics, mayo de 2007, learn.elca.org/jle/issue/may-
2007-christian-zionism, como puntos de partida útiles.
74 Taking America Back for God: Christian Nationalism in the United 
States (Recuperando los Estados Unidos para Dios: el nacionalismo 
cristiano en los Estados Unidos), London: Oxford University Press, 
2020; es una fuente de ciencias sociales bien documentada sobre el 
nacionalismo cristiano.
75 Cita de Stephen Wolfe, The Case for Christian Nationalism (La defensa 
del nacionalismo cristiano), Moscow, ID: Canon Press, 2022, 208. La frase 
que sigue a la cita resume una sección más extensa del libro.
76 Amanda Tyler, How to End Christian Nationalism (Cómo acabar con el 
nacionalismo cristiano), Minneapolis, Broadleaf Books, 2024, 69.
77 El término “megaidentidades” ha sido utilizado por varios autores, pero 
para más información véase Ezra Klein, Why We’re Polarized (Por qué 
estamos polarizados), New York: Avid Reader Press, 2020.  

90

http://www.elca.org/constitution
https://www.state.gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf
https://www.state.gov/wp-content/uploads/2020/05/SPA-Constiution.pdf
http://nationalcouncilofchurches.us/common-witness/the-problem-of-religious-nationalism-in-the-us-and-globally-a-policy-statement-of-the-national-council-of-churches
http://nationalcouncilofchurches.us/common-witness/the-problem-of-religious-nationalism-in-the-us-and-globally-a-policy-statement-of-the-national-council-of-churches
http://nationalcouncilofchurches.us/common-witness/the-problem-of-religious-nationalism-in-the-us-and-globally-a-policy-statement-of-the-national-council-of-churches
http://learn.elca.org/jle/issue/may-2007-christian-zionism
http://learn.elca.org/jle/issue/may-2007-christian-zionism


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

78 En 2024, la Conferencia de Obispos de la ELCA emitió una declaración 
conjunta sobre la necesidad de hablar la verdad; véase www.elca.org/
news-and-events/8247.
79 Esta frase se atribuye al satírico Jonathan Swift, clérigo anglicano 
(1667-1745).
80 En un estudio, los investigadores descubrieron que las falsedades tenían 
un 70 % más de probabilidades de ser compartidas en una plataforma de 
redes sociales (X, anteriormente Twitter) que las afirmaciones verdaderas. 
Además, los seres humanos eran más propensos a repetir o amplificar una 
afirmación falsa que los “bots” automatizados. Véase “Study: False News 
Spreads Faster Than the Truth” (Estudio: las noticias falsas se difunden 
más rápido que la verdad), MIT Sloan School of Management, 8 de marzo 
de 2018,mitsloan.mit.edu/ideas-made-to-matter/study-false-news-spreads-
faster-truth. Otro estudio (www.newsguardtech.com/misinformation-
monitor/september-2022/) sobre la aplicación TikTok descubrió que “en 
una muestra de búsquedas sobre temas de actualidad destacados, casi el 
20 % de los vídeos presentados como resultados de búsqueda contenían 
información errónea”.
81 Véase, por ejemplo, Buckley v. Valeo, 424 U.S. 1 (1976).
82 Por ejemplo, en Citizens United v. FEC, 558 U.S. 310 (2010), la Corte 
Suprema de los Estados Unidos reafirmó que las empresas están 
protegidas por el derecho a la libertad de expresión de la Primera 
Enmienda y que las leyes que restringen los gastos independientes de las 
empresas son inconstitucionales.
83 Para más información, véase el documento de la ELCA en resources.
elca.org/advocacy/money-in-politics/.
84 Muchos reconocen que la pobreza, el racismo sistémico, la situación 
migratoria, las barreras lingüísticas y la falta de transporte y cuidado 
infantil asequibles frustran el acceso equitativo a la vida cívica. Esta iglesia 
apoya la labor de defensa, acompañamiento y replanteamiento de los 
sistemas públicos para que todas las personas, especialmente las que han 
sido históricamente excluidas, puedan participar en la configuración de la 
vida que compartimos.
85 “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados Unidos”, 14-15, o 
consulte diversas declaraciones sociales que abordan la vida económica, 
la atención sanitaria y otras cuestiones en www.elca.org/faith/faith-and-
society/social-statements.  
86 Un ejemplo de ello es la ley Promesa (véase oversightboard.pr.gov/
debt/), impuesta a Puerto Rico como condición para ajustar la deuda 
del Estado Libre Asociado. Su Junta de Control Fiscal, nombrada por 
el Congreso de los Estados Unidos, tiene poder para vetar las leyes 

91

http://www.elca.org/news-and-events/8247
http://www.elca.org/news-and-events/8247
http://mitsloan.mit.edu/ideas-made-to-matter/study-false-news-spreads-faster-truth
http://mitsloan.mit.edu/ideas-made-to-matter/study-false-news-spreads-faster-truth
http://www.newsguardtech.com/misinformation-monitor/september-2022/
http://www.newsguardtech.com/misinformation-monitor/september-2022/
http://resources.elca.org/advocacy/money-in-politics/
http://resources.elca.org/advocacy/money-in-politics/
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://oversightboard.pr.gov/debt/
http://oversightboard.pr.gov/debt/


Un pronunciamiento social sobre:

aprobadas por los miembros debidamente elegidos de la legislatura local 
de Puerto Rico, así como para bloquear las iniciativas del gobernador 
debidamente elegido.  
87 Véase José David Rodríguez, Caribbean Lutherans: The History of the 
Church in Puerto Rico (Luteranos del Caribe: La historia de la Iglesia en 
Puerto Rico), Minneapolis: Fortress Press, 2024).
88 Esto queda ilustrado por el Movimiento por la Verdad y la Sanación, 
puesto en marcha por la ELCA con los pueblos indígenas americanos 
y nativos de Alaska. Para más información, visite www.elca.org/
truthandhealing.
89 La ELCA sostiene “que se conceda una representación equitativa en el 
Congreso a los ciudadanos del Distrito de Columbia”. Iglesia Evangélica 
Luterana en América, Resolución de Política Social CA01.07.62, 
“Representación con derecho a voto en el Congreso para el Distrito 
de Columbia” (Chicago: Iglesia Evangélica Luterana en América, 2001), 
resources.elca.org/faith-and-society/dc-congressional-voting-spr01/.
90 La responsabilidad fiduciaria federal hacia los indígenas es una 
obligación legal en virtud de la cual los Estados Unidos “se ha impuesto 
obligaciones morales de la más alta responsabilidad y confianza” hacia 
las tribus indígenas (Seminole Nation v. United States, 316 U.S. 286 [1942]). 
Esta obligación fue discutida por primera vez por el juez presidente de 
la Corte Suprema John Marshall en Cherokee Nation v. Georgia, 30 U.S. 1 
(1831), www.bia.gov, consultado el 10 de febrero de 2025.
91 “Declaración de la Iglesia Evangélica Luterana en América a los 
pueblos indígenas americanos y nativos de Alaska” (Chicago: Iglesia 
Evangélica Luterana en América, 2016), 2, tinyurl.com/ywt42njz.
92 Varias bulas papales del siglo XV establecieron la doctrina, que codificó 
legalmente la adquisición de tierras, el colonialismo y la intolerancia 
religiosa. Se puede encontrar una discusión fácilmente accesible sobre 
el complejo significado y la historia en en.wikipedia.org/wiki/Discovery_
doctrine (consultado el 19 de noviembre de 2023).
93 “Declaración”, 2.
94 Ibid.
95 Ibíd., citando la Confesión de Augsburgo, XXVIII, texto latino, BC 2000.
96 Resolución de política social de la ELCA CA16.02.04., “Repudio de la 
doctrina del descubrimiento”, www.elca.org/our-work/congregations-
and-synods/ministries-of-diverse-cultures-and-communities/indigenous-
ministries-and-tribal-relations/repudiation.

92

http://www.elca.org/truthandhealing
http://www.elca.org/truthandhealing
http://resources.elca.org/faith-and-society/dc-congressional-voting-spr01/
http://www.bia.gov
http://tinyurl.com/ywt42njz
http://en.wikipedia.org/wiki/Discovery_doctrine
http://en.wikipedia.org/wiki/Discovery_doctrine
http://www.elca.org/our-work/congregations-and-synods/ministries-of-diverse-cultures-and-communities/indigenous-ministries-and-tribal-relations/repudiation
http://www.elca.org/our-work/congregations-and-synods/ministries-of-diverse-cultures-and-communities/indigenous-ministries-and-tribal-relations/repudiation
http://www.elca.org/our-work/congregations-and-synods/ministries-of-diverse-cultures-and-communities/indigenous-ministries-and-tribal-relations/repudiation


La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

97 Resolución de política social de la ELCA CA91.5.28., “1992: Año del 
recuerdo, el arrepentimiento y la renovación”.
98 Nuestra vocación en la educación (Chicago: Iglesia Evangélica 
Luterana en América, 2007), 26-27, elca.org/faith/faith-and-society/social-
statements.
99 “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados Unidos”, 16, 
elca.org/faith/faith-and-society/social-statements.

93

http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements
http://www.elca.org/faith/faith-and-society/social-statements


Un pronunciamiento social sobre:

GLOSARIO								      

Estos términos aparecen subrayados cuando se utilizan por 
primera vez en los artículos de este pronunciamiento.

Autodeterminación: En su sentido más básico, la capacidad de 
las personas o comunidades para determinar sus propios objetivos 
y acciones en la mutualidad de la vida común, con una mínima 
coerción externa. En términos de autoridad política, significa que 
las personas tienen derecho a elegir libremente su gobierno dentro 
de la vida colectiva de una sociedad.

Autogobierno: La capacidad de las personas para desempeñar un 
papel fundamental en el autogobierno, y en el gobierno.

Bien común: Tiene varias definiciones, pero aquí se utiliza para 
denotar lo que beneficia a una sociedad en términos de justicia y 
paz para todas las personas y la creación. Transmite la creencia 
de que el propósito del gobierno es buscar estos resultados para 
el bienestar de todos los miembros del público. 

Cláusula de establecimiento: Primera cláusula de la Primera 
Enmienda de la Constitución de los Estados Unidos. Establece 
que el gobierno “no aprobará ninguna ley que se aboque al 
establecimiento de religión”. Esto significa que el gobierno no 
puede establecer una religión estatal o nacional ni imponer 
ninguna forma de adoración o devoción a los miembros del 
público. No significa que los compromisos religiosos de una 
persona no puedan o no deban entrar o influir en su vida pública 
en forma de actividad política o compromiso cívico más amplio. 
(Véase también “Separación de la Iglesia y el Estado” y “Libre 
ejercicio de la religión”).

Cláusula de libre ejercicio: La segunda frase de la Primera 
Enmienda (“El Congreso no aprobará ninguna ley [...] que prohíba 
el libre ejercicio [de la religión”) se centra en la relación entre 
la fe y la vida pública/cívica. La primera cláusula, que prohíbe 
el establecimiento de una religión estatal, allana el camino para 
que los fieles determinen la mejor manera de ejercer su fe en 
su propia vida pública. (Véase “Cláusula de establecimiento” y 
“Separación de la Iglesia y el Estado”).

94



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Comunidad de deliberación/discernimiento moral: concepto 
establecido en el primer pronunciamiento social de la ELCA, La 
Iglesia en la sociedad: una perspectiva luterana, como elemento 
de la identidad de la ELCA al que nuestra iglesia está llamada 
a crecer. El concepto prevé que toda la comunidad ore por 
los demás, estudie las Escrituras y luche conjuntamente por 
la comprensión y la acción moral. Este enfoque de la ética es 
ascendente, en lugar de descendente. Romanos 12:2 habla del 
discernimiento, y los escritos de la Reforma, como los Artículos de 
Esmalcalda, presentan la idea como una marca de la iglesia, la de 
“la conversación y el consuelo mutuo de hermanos y hermanas”.

Confesiones: Tiene significados más amplios en las Escrituras y 
la teología histórica, pero, en este estudio, designa la norma de 
enseñanza autorizada de la ELCA del Libro de Concordia. 

Dinero oscuro: Contribuciones a campañas electorales en las 
que la fuente del dinero no se revela al público, pero que influyen 
silenciosamente en el discurso político, los resultados electorales y 
las políticas públicas.

Discernimiento: La práctica de evaluar múltiples factores en 
un tema para encontrar una respuesta adecuada que parezca 
agradable a Dios. Por lo general, implica una reflexión teológica 
o ética activa que incluye estudio, oración y diálogo. Busca la 
sabiduría a través del Espíritu de Dios, tal como se entiende 
a través de un proceso comunitario (Romanos 12:1-2). (Véase 
también “Comunidad de deliberación/ discernimiento moral”).

Diversidad religiosa: Situación en la que se acepta más de una 
religión dentro de una sociedad. En los Estados Unidos, el término 
indica generalmente una situación en la que la sociedad reconoce 
el valor de que cada persona tenga sus propias creencias 
religiosas y las practique de forma abierta y segura. Esto incluye 
la libertad de no practicar ninguna religión.

Doctrina del descubrimiento: Varias bulas papales del siglo XV 
establecieron esta doctrina, que codificaron legalmente —para 
los países europeos y los colonos— la adquisición de tierras, el 
colonialismo y la intolerancia religiosa en relación con los pueblos 
indígenas.

95



Un pronunciamiento social sobre:

Dos reinos: término teológico tradicional descrito con mayor 
precisión por otros términos de la Reforma. (Véase “Dos reinos, 
manos o regímenes de Dios”). 

Dos reinos, manos o regímenes de Dios: se refiere a la 
enseñanza luterana que distingue entre la actividad de Dios en el 
mundo a través de medios seculares y la actividad misericordiosa 
de Dios a través de medios explícitamente misericordiosos en 
la iglesia. El “reinado de la mano derecha” de Dios transmite 
el poder tangible del amor y el perdón de Dios a las personas 
de fe, lo que nos impulsa a perdonar a los demás, a expresar 
amor y cuidado mutuo y a luchar por la justicia. El “reinado de 
la mano izquierda” de Dios obra a través de roles, estructuras 
e instituciones seculares para proteger y fomentar el bienestar 
social de las personas y la creación. La ELCA enseña que los dos 
reinados (manos, caminos, regímenes) de Dios son necesarios 
para gobernar la creación y que están interrelacionados. 

Ética: La ciencia y el arte de preguntarse “¿Cómo debemos 
vivir?” o “¿Qué es lo bueno?”. La ética implica una reflexión y un 
diálogo prolongado para considerar, definir, negociar y determinar 
de forma crítica lo que debe ser o lo que debe hacerse. Es una 
práctica que realizan tanto los individuos como la comunidad. 
La ética implica analizar una idea moral actual y aceptada 
para determinar su fundamento o las formas en que debería 
modificarse. Los términos “ética” y “moral” tienen técnicamente un 
significado diferente, pero a menudo se utilizan indistintamente. 
(Véase “Moralidad”).

Fe: Tiene muchos significados y usos, incluso en un contexto 
religioso, pero la concepción luterana fundamental enseña que 
la fe es una respuesta de confianza y una relación con Dios. Esta 
relación de confianza se expresa a través de medios como la 
participación activa en comunidades religiosas y la atención a las 
enseñanzas clave de la Iglesia universal.

Iglesia: Tiene múltiples significados que dependen en gran 
medida del contexto. Fundamentalmente, “iglesia” es la presencia 
salvadora de Dios dondequiera que se reúnan dos o tres (Mateo 
18:30). En la tradición luterana, este acontecimiento se identifica 
específicamente con los mandamientos y promesas de Dios en la 

96



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

proclamación de la Palabra y la distribución de los Sacramentos. 
En su sentido más amplio, la palabra se aplica al cuerpo 
universal (católico) de Cristo, describiendo a todos los creyentes. 
“Iglesia” se utiliza para designar denominaciones (la ELCA, por 
ejemplo), pero también congregaciones locales, como en “ir a mi 
iglesia”. En esta declaración sobre la vida cívica, “esta iglesia” o 
“nuestra iglesia” se refiere a la ELCA como un cuerpo que forma 
parte de la iglesia católica.

Justicia: Generalmente se refiere a un sentido subyacente de 
equidad, trato justo y reciprocidad. Este pronunciamiento enfatiza 
los aspectos de la justicia relacionados con la vida cívica y el 
gobierno. Estos incluyen el trato justo y equitativo ante la ley, el 
fin de la opresión basada en las diferencias de poder y, como se 
enfatiza en las Escrituras, una relación correcta y sana con Dios y 
dentro de la comunidad.

Justicia al prójimo: Buscar satisfacer las necesidades de igualdad 
y equidad de los vecinos en la vida pública. Aunque tiene sus 
raíces en la directriz bíblica de “amar al prójimo como a ti 
mismo”, el término expresa cómo la fe se manifiesta en el amor, 
buscando la justicia en las relaciones y en las estructuras de la 
sociedad. 

Justificación por las obras: Tal como se concibió durante el 
período de la Reforma, describe la práctica o creencia de que se 
requiere un cierto nivel de actividad, creencia o carácter correctos 
para alcanzar la justicia ante Dios. La tradición luterana anima 
a las personas a buscar la justicia (acción, carácter y relación 
correctos) en la vida cívica, pero hace hincapié en la enseñanza 
bíblica de que ninguna justificación por las obras puede alcanzar 
la salvación de Dios (Romanos 3:21). La justicia es dada por la 
misericordia de Dios como un regalo por cuenta de Cristo y se 
recibe por la fe.

Ley y Evangelio: Expresa un énfasis luterano clave en que la 
Palabra y la obra de Dios en la sociedad humana se producen por 
diferentes medios. Se entiende que la “ley” tiene dos formas: (1) 
como directriz y correctivo para la sociedad (uso primero o civil) 
y (2) como juicio sobre el pecado (uso segundo o teológico). “La 

97



Un pronunciamiento social sobre:

ley” es un término genérico que abarca las directrices de Dios 
para la vida humana, como los Diez Mandamientos. “El Evangelio” 
es las buenas nuevas de la misericordia de Dios, recibida con fe 
por medio de Jesucristo.

Libro de Concordia: Recopilación de escritos de 1580 suscritos 
por unos 80 gobiernos reales y municipales. Se publicó en el 50.º 
aniversario de la Confesión de Augsburgo de 1530 y se considera 
generalmente como un conjunto de documentos confesionales 
autorizados para el movimiento evangélico luterano en todo el 
mundo. Los escritos más ampliamente reconocidos incluyen la 
Confesión de Augsburgo, su Apología y los dos catecismos de 
Lutero. La ELCA acepta todo el libro como autoritario. 

Lutero, Martín (1483-1546): sacerdote, teólogo, autor y profesor 
alemán. Lutero fue una figura fundamental en la Reforma 
protestante y da nombre al luteranismo.

Megaidentidad: Conjunto entrelazado de identificaciones sociales: 
étnicas, religiosas, urbanas/rurales, conservadoras/liberales. 
Cuando estas identificaciones se enlazan en un conjunto semifijo 
y cargado de enormes intereses emocionales, se convierten en 
una megaidentidad que separa a las personas de los demás, 
especialmente de aquellos que no comparten las mismas 
características o creencias.

Ministros inscritos: En la ELCA, incluye a todos los ordenados, 
como obispos, pastores, capellanes y diáconos. 

Moralidad/moral: Proviene de la palabra griega mores, que 
designaba las costumbres vinculantes de una cultura o 
sociedad relacionadas con lo que es bueno o correcto. Designa 
una estructura moral existente o ya negociada. En todas las 
sociedades, ciertas acciones, objetivos y rasgos de carácter 
se consideran morales, inmorales o una combinación de 
ambos, según las normas establecidas. “Ética” y “moral” tienen 
significados diferentes, pero a menudo se utilizan indistintamente. 
(Véase “Ética”).

Nacionalismo cristiano: Marco cultural que idealiza y defiende la 
fusión de creencias cristianas altamente seleccionadas con la vida 
cívica de los Estados Unidos. Esta ideología nacionalista sostiene, 

98



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

entre otras cosas, que la Constitución de los Estados Unidos fue 
inspirada divinamente, que el cristianismo debe ser una religión 
privilegiada en los Estados Unidos y que esta nación goza de un 
estatus privilegiado único a los ojos de Dios. Sus defensores van 
desde aquellos que creen que los Estados Unidos debería ser 
declarado legalmente una nación cristiana (aproximadamente 
el 21 % de la población estadounidense) hasta aquellos que 
participan en corrientes más virulentas que son abiertamente 
racistas, patriarcales y antidemocráticas.

Obra ajena: Véase “Obra propia frente a obra ajena” más abajo.

Obra propia frente a obra ajena: Los términos “propio” y 
“ajeno” son más conocidos entre los luteranos en relación con 
la distinción entre la “obra propia” de Dios al justificar a los 
pecadores y la “obra ajena” de Dios al condenar a los pecadores. 
Sin embargo, estos términos son teológicamente útiles en 
significados relacionados, aunque más generales, porque la 
palabra “ajeno” proviene del latín alius, que significa “otro”. En 
esta declaración, la distinción se hace en términos del llamado de 
los ministros inscritos. La “obra propia” única del ministerio de la 
Palabra se define en la tradición luterana histórica y en nuestras 
Confesiones en términos de la proclamación de la obra mediadora 
y redentora de Cristo, incluyendo la justificación, la santificación 
y la vida eterna. Al mismo tiempo, los ministros de la Palabra 
también se dedican necesariamente a otros tipos de trabajo; estas 
obras pueden describirse útilmente como “trabajo ajeno”.

Palabra: Jesucristo es la Palabra de Dios encarnada, a través 
de la cual el mensaje de Dios para nosotros, tanto como Ley 
como Evangelio, revela el juicio y la misericordia de Dios. La 
constitución de la ELCA sostiene que la Palabra se expresa en 
la creación y en la historia de Israel, pero se centra en toda su 
plenitud en la persona y la obra de Jesucristo. Las Escrituras 
canónicas del Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento son 
la Palabra escrita de Dios en el sentido de que están inspiradas 
por el Espíritu de Dios, ya que los escritores cuentan la historia y 
anuncian la revelación de Dios en Jesucristo. A través de ellas, el 
Espíritu de Dios nos habla para crear y mantener la fe cristiana y 
la comunión para el servicio en el mundo.

99



Un pronunciamiento social sobre:

Partidismo: fuerte lealtad o adhesión ciega a un partido, grupo, 
conjunto de creencias o personas específicas. 

Pecado: Expresa la propensión humana a oponerse a Dios. 
El pecado se describe de diversas maneras, entre otras cosas, 
como desobediencia, falta de confianza, egocentrismo, orgullo 
o complacencia. El pecado se manifiesta en los pensamientos 
y acciones de un individuo, pero también se expresa en 
organizaciones, instituciones y sistemas. En los tres últimos casos, 
a menudo se denomina pecado “estructural” o “sistémico”.

Pecado sistémico: tema teológico que reconoce que los sistemas 
sociales y políticos son desarrollados por los seres humanos y 
que, por ello, el pecado inherente a ellos es mayor que el pecado 
de cualquier acción individual. Por ejemplo, consideremos una 
sociedad en la que una minoría racial tiene un acceso mucho 
menor al poder político debido a las leyes o a la discriminación 
generalizada y, por lo tanto, tiene menos posibilidades de vivir y 
prosperar.

Poder: Todo poder se basa en Dios, que es todopoderoso y cuya 
soberanía crea, sostiene y redime a las criaturas que no son Dios. 
El poder divino no es una posesión, sino un don que tiene como 
objetivo crear poder para los demás. El poder no es meramente 
soberanía o capacidad de control. En la medida en que los 
actos de poder ya sean políticos o de otro tipo, se reducen a tal 
control, distorsionan y pervierten el poder, porque la soberanía 
no es un fin en sí misma. Más bien, el poder alcanza su fin en 
el don del poder a los demás y para la realización de los demás. 
En la teología de Lutero, esta comprensión del poder divino es 
fundamental para su teología de la creación, la justificación por la 
gracia y la Cena del Señor.  

Polarización: tal y como se utiliza en este estudio, un partidismo 
tan fuerte que los partidarios se separan rígidamente de otros 
grupos, cuyas creencias y opiniones se consideran totalmente 
opuestas y, en la mayoría de los casos, inferiores, peligrosas para 
la sociedad e indignas de consideración. No se valora ni se respeta 
a “esas personas”. En el lenguaje cotidiano, esta polarización se 
expresa a menudo con la frase “o lo tomas o lo dejas”.

100



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

Política: proviene de la palabra griega polis, que significa ciudad o 
lugar del pueblo. Tal y como se utiliza aquí, designa las actividades 
de decidir cómo gobernar y ordenar la vida en comunidad. La 
política, en este sentido, es la actividad a través de la cual las 
personas toman decisiones sobre “quién obtiene qué, cuándo, 
dónde y cómo” para cumplir el propósito de que todos puedan 
prosperar. Es el arte necesario de guiar o influir en el gobierno 
para buscar el bien común. (Véase “Bien común”).

Político: Lo que se refiere a la actividad política. (Véase “Política”).

Responsabilidad social corporativa: El medio por el cual 
una corporación, organización sin fines de lucro u otra 
organización específica intencionalmente sus contribuciones o 
responsabilidades hacia el bienestar de la sociedad, especialmente 
en las decisiones económicas. El programa de Responsabilidad 
Social Corporativa de la ELCA, por ejemplo, decide la política de 
inversión de la ELCA de manera socialmente responsable, según 
lo guía la enseñanza social de la ELCA. Este programa también 
permite el diálogo entre esta iglesia y los representantes de las 
empresas con las que trata en relación con las implicaciones 
sociales de las prácticas de la empresa.

Separación entre Iglesia y Estado: A menudo se utiliza como 
abreviatura de la Cláusula de Establecimiento de la Constitución 
de los Estados Unidos, que prohíbe la religión patrocinada por 
el Estado. Sin embargo, el significado aplicado de la frase es 
controvertido. Por ejemplo, muchas personas creen que significa 
que las convicciones o las instituciones religiosas no deben tener 
un papel legítimo en la vida social o política. La constitución de 
la ELCA, por otro lado, respalda la separación institucional con 
interacción funcional y sostiene que la iglesia, como organismo 
cívico, debe evitar el partidismo, pero participar en la vida cívica 
porque Dios llama a las personas de fe a unirse a la actividad de 
Dios allí.

Shalom: palabra hebrea utilizada en las Escrituras para denotar 
la intención de Dios de que haya relaciones íntegras, saludables, 
pacíficas, alegres y justas entre todos los elementos de la creación 
de Dios. A menudo se traduce como “paz”, pero significa mucho 
más que la mera tranquilidad o la ausencia de violencia. En las 

101



Un pronunciamiento social sobre:

Escrituras, shalom indica el bienestar y la integridad universales, 
un estado en el que se satisfacen las necesidades naturales y se 
emplean fructíferamente los dones naturales. Aunque el término 
aparece en lo que los cristianos llaman el Antiguo Testamento, 
también tiene una larga y rica historia como concepto central y 
complejo dentro del judaísmo que los cristianos deben reconocer 
y respetar. 

Soberanía: puede utilizarse de diversas maneras, pero en este 
pronunciamiento se refiere a la autoridad suprema en un ámbito 
concreto. 

Soberanía de Dios: Ha tenido múltiples significados en el 
pensamiento cristiano, pero fundamentalmente describe el poder 
supremo de Dios o el dominio y reinado de Dios sobre y en 
el universo. Este pronunciamiento habla teológicamente de la 
soberanía de Dios como la fuente de todo poder y, por lo tanto, 
de la soberanía política. Tanto el poder como la soberanía son 
fundamentales para la vida cívica. (Véase “Poder”). 

Solidaridad: Un parentesco dentro de toda la naturaleza que 
emana de la actividad creadora de Dios. El término expresa la 
afirmación de que los intereses de toda la comunidad de la vida 
deben ser preocupaciones legítimas a la hora de tomar decisiones 
y evaluar acciones.

Teología: puede indicar una reflexión académica o abstracta, pero, 
en este estudio, se refiere generalmente a la reflexión fiel sobre 
cualquier cosa relacionada con Dios. Por lo tanto, toda persona 
de fe se dedica a la teología cuando expresa pensamientos sobre 
Dios, la iglesia, Dios en relación con la vida cívica, etc.

Teología de la cruz: Se refiere a una teología que considera “la 
cruz” (es decir, la autorrevelación divina) como la única fuente 
de conocimiento definitivo sobre quién es Dios y cómo salva. 
Identificada con los escritos de Martín Lutero, contrasta con la 
“teología de la gloria”, que pone gran énfasis en la capacidad y la 
razón humana para conocer quién es Dios y qué quiere.

Tres estamentos: Se utiliza para designar las estructuras 
fundamentales de la sociedad humana (originalmente en la Europa 

102



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

cristiana). Durante el periodo de la Reforma, las tres funciones 
sociales generales (estamentos) se identificaron como (1) la iglesia, 
(2) el gobierno y (3) la familia (que incluía todas las funciones 
económicas de la sociedad). El concepto sigue siendo útil como 
enseñanza sobre la participación activa de Dios en la sociedad 
y los roles humanos en ella, pero debe entenderse en términos 
contemporáneos

Vecino: Tiene múltiples referencias, pero sugiere un miembro de 
la comunidad de uno. Sin embargo, dado que los seres humanos 
viven en múltiples comunidades, el término puede referirse 
a una persona del barrio o la ciudad, la región, la comunidad 
internacional o incluso la comunidad ecológica. 

Vocación: En esta declaración, una llamada de Dios que viene 
como un don y una responsabilidad. La ELCA entiende la vocación 
bautismal como fundamental; es la llamada salvadora de Dios, 
vivida en una respuesta gozosa a través del servicio al prójimo en 
la vida cotidiana. Esta vocación general se expresa en múltiples 
llamadas (o vocaciones específicas), como ser un ciudadano 
responsable, padre, estudiante, trabajador, etc.

Vida cívica: Actividades e instituciones de la sociedad que no 
son principalmente individuales o que tienen lugar dentro de una 
familia/hogar o espacio privado. Una actividad es cívica cuando se 
realiza en un espacio público, ya sea en la comunidad, el estado o 
la nación de uno, o más allá. 

103



Un pronunciamiento social sobre:

RESOLUCIONES DE IMPLEMENTACIÓN				  

Resuelto:

1.	 Instamos a los miembros de esta iglesia a orar, participar y 
abogar por una vida cívica en los Estados Unidos que refleje la 
actividad y el llamado de Dios, que buscan tanto el bienestar 
de todas las personas como una creación marcada por la 
justicia y la paz.

2.	 Alentar a los miembros a inspirarse en el mensaje social de 
la ELCA “El gobierno y el compromiso cívico en los Estados 
Unidos: El discipulado en una democracia”, que destaca el 
llamado a abrazar diariamente nuestra vocación bautismal 
mediante la participación activa en el autogobierno.

3.	 Reafirmar y fomentar el uso en toda nuestra iglesia de otros 
documentos existentes de enseñanza social y políticas que 
promuevan una participación cívica sólida y sensata, como 
los que abordan cuestiones relacionadas con el voto, la 
financiación de campañas electorales, el servicio público, la 
protesta no violenta y similares.

4.	 Reconocer con profundo agradecimiento los compromisos y 
esfuerzos de aquellos en esta iglesia —incluidos, entre otros, 
los equipos de organizaciones de toda la iglesia, como Witness 
in Society (Testimonio en la sociedad) y Building Resilient 
Communities (Construyendo comunidades resilientes), así 
como las numerosas organizaciones de ministerio social e 
instituciones educativas relacionadas con la iglesia — que 
contribuyen a una vida cívica saludable a través del servicio, la 
defensa o la educación. 

5.	 Instamos a los miembros de esta iglesia a que oren, participen 
y defiendan la vida cívica en los Estados Unidos apoyando los 
esfuerzos para aumentar el registro de votantes y el acceso 
a los colegios electorales, y a que ayuden a derribar las 
barreras estructurales que impiden el acceso a las urnas y la 
participación cívica en general, todo ello como parte del fiel 
testimonio cívico de esta iglesia. 

104



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos

6.	 Hacer un llamamiento a todos los miembros de esta iglesia 
para que evalúen intencionadamente los peligros de la 
polarización y las amenazas que plantea el desprecio por las 
prácticas democráticas y el autogobierno.

7.	 Alentar a las asambleas y ministerios de adoración de la 
ELCA a tender puentes, fomentar la reconciliación, practicar el 
discernimiento comunitario, proporcionar oportunidades para 
conversaciones difíciles y abordar la polarización de manera 
constructiva en sus comunidades.

8.	 Alentar a los líderes sinodales, en colaboración con otros 
organismos apropiados, a explorar la creación o ampliación 
de la defensa de las políticas públicas estatales en sus ámbitos 
como parte de la red ELCA Witness in Society (Testigo en la 
sociedad), similar a las que ya existen en varios estados;

9.	 Dirigir a la oficina general de la iglesia, en consulta con la 
Conferencia de Obispos, teólogos y especialistas en ética, líderes 
inscritos y líderes laicos elegidos, a desarrollar directrices y 
protecciones coherentes con este pronunciamiento social sobre 
las funciones en la vida cívica de los representantes de esta 
iglesia que tienen la responsabilidad oficial de predicar, enseñar 
y guiar en nombre de nuestra iglesia. 

10.	 Instamos a los ministerios editoriales y educativos de esta 
iglesia, incluidos, entre otros, la casa publicadora Augsburg 
Fortress, a que consideren la necesidad de programas de 
educación cívica, orientación para la participación cívica y 
reflexión teológica relacionada, y a que los creen en múltiples 
formatos, incluidos multimedia y en línea.

11.	 Hacer un llamamiento a los ministerios editoriales y educativos 
de esta iglesia, incluidos, entre otros, la casa publicadora 
Augsburg Fortress, para que exploren la necesidad de recursos 
dedicados a la resistencia no violenta y la participación 
pacífica en la vida cívica, con especial atención a los materiales 
dedicados a la historia religiosa y política, la orientación 
litúrgica y la formación de los líderes inscritos y laicos;

105



Un pronunciamiento social sobre:

12.	Dirigir a la oficina de toda la iglesia, incluyendo, entre otros, la 
Oficina del Obispo Presidente y los equipos de organización de 
toda la iglesia, como Witness in Society (Testigo en la sociedad) 
y Building Resilient Communities (Construyendo comunidades 
resilientes), para que cumplan con los compromisos de esta 
iglesia con la justicia racial y la participación cívica de acuerdo 
con las mejores prácticas de la iglesia. Esto incluye centrar las 
voces de las personas más afectadas por la injusticia, trabajar 
por una representación equitativa en el liderazgo y evaluar 
el impacto de su testimonio público en las comunidades 
históricamente marginadas.

13.	Dirigir el equipo de Testimonio en la Sociedad de la 
organización de toda la iglesia y hacer un llamamiento a todas 
las expresiones de esta iglesia en sus esfuerzos de defensa 
para apoyar y promover políticas y leyes coherentes con esta 
declaración social, y prestar una atención sostenida a las 
nuevas convicciones y compromisos que se encuentran aquí 
en la creación de programas y proyectos. 

14.	Dirigir al equipo de Relaciones Ecuménicas e Interreligiosas 
de la Oficina del Obispo Presidente para que comparta 
este pronunciamiento como recurso para el diálogo, el 
discernimiento y la colaboración con socios ecuménicos e 
interreligiosos en pro del bienestar de todas las personas y la 
creación desde el contexto de los Estados Unidos;

15.	 Instamos al profesorado, al personal y a los administradores 
de los colegios, universidades y seminarios relacionados con 
la ELCA a que renueven y hagan hincapié en la educación 
orientada a la vocación del servicio público, y a que den 
ejemplo y fomenten la participación cívica dinámica entre sus 
estudiantes. 

16.	 Dirigir a las unidades apropiadas de la organización eclesiástica, 
coordinadas por la Oficina del Obispo Presidente, para que 
establezcan o supervisen los procesos de implementación de 
estas resoluciones, con un informe inicial a la reunión de otoño 
del Consejo Eclesiástico de la ELCA en 2027.

106



La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar de todos
107



Un pronunciamiento social sobre:
La fe y la vida cívica: en búsqueda del bienestar 
de todos

Copyright ©August 2025, Iglesia Evangélica Luterana en América.

Produced by Theological Discernment, Office of the Presiding 
Bishop, Evangelical Lutheran Church in America.

Se concede permiso para reproducir este documento según se 
necesite, siempre y cuando cada copia muestre la leyenda de 
copyright como se imprimió arriba.

Información de pedidos

Se pueden obtener copias individuales gratuitas de este
pronunciamiento social llamando al 800-638- 3522.

Para obtener múltiples copias (vendidas en paquetes de 5 
unidades a $1.25 por paquete), póngase en contacto con The 
ELCA Resource Information Service al 800-638-3522 o por 
Internet (en línea) en ELCA.org/resources.

Busque por Internet (en línea) este y todos los
pronunciamientos y mensajes sociales de la ELCA en
ELCA.org/socialstatements y ELCA.org/socialmessages.

ELCAOB1041

http://www.ELCA.org/resources
http://www.ELCA.org/socialstatements
http://www.ELCA.org/socialmessages

